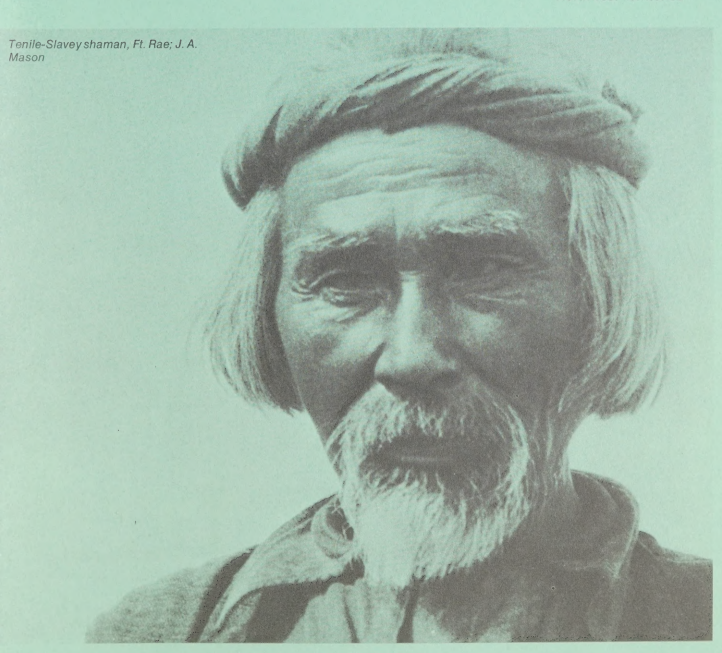


# The Canadian Indian

Yukon and Northwest Territories





Chief Squirrel, Chippewyan, Ft. Smith, N.W.T.; J. A. Mason



Rae—Edzo school, N.W.T.; Info. Can. Photo.

## Contents

|                       | Page |
|-----------------------|------|
| The People            | 5    |
| Chipewyan             | 6    |
| Yellowknife           | 8    |
| Slave                 | 11   |
| Dogribs               | 12   |
| Hare                  | 14   |
| Nahani                | 17   |
| Kutchin (or Loucheux) | 18   |
| The Material Culture  | 19   |
| Pre-history           | 31   |
| The Fur Trade         | 32   |
| Indian Administration | 37   |
| Conservation          | 40   |
| Early Missions        | 44   |
| Education             | 46   |
| Present-conditions    | 51   |
| Population            | 55   |
| Bibliography          | 56   |



Indian and Northern Affairs Affaires indiennes et du Nord

Issued under the authority of the Hon. Jean Chrétien, PC, MP, Minister of Indian Affairs and Northern Development IAND Publication No. QS-1615-000-BB-A1

#### Crown Copyrights reserved

Available by mail from Information Canada, Ottawa and at the following Information Canada bookshops:

Halifax 1683 Barrington Street

1000 Barrington otreet

640 St. Catherine Street West

Ottawa 171 Slater Street

Toronto 221 Yonge Street

Winnipeg 393 Portage Avenue

Vancouver 800 Granville Street

or through your bookseller

Price: \$1.50. Catalogue No. R32-3673

Price subject to change without notice

Information Canada Ottawa, 1973

## The People

The Indians who inhabited the Northwest Territories and the Yukon at the beginning of the 18th century all spoke dialects of the Athapaskan language.

They shared a language system generally known as the Tinneh or Déné that was spoken as far away as Mexico. In the north the dialects were sufficiently alike to allow communication between the groups. Each group was located in a geographical area whose boundaries were defined by tradition and use. Through time the inhabitants of each area developed some characteristics unique to themselves. In early times the pattern of occupancy was determined by warfare, the more aggressive groups holding the largest and best territory.

In the middle of the 18th century seven tribes were in possession of the area: Four of them, the Slaves, Dogribs, Hare and Yellowknives, lived in the Mackenzie lowlands on either side of the great river or on the edge of the Canadian shield. Two groups, the Nahani and Loucheux (Kutchin), dwelt on the eastern ranges of the Cordillera. The Chipewyan were generally found east of Great Slave Lake and the Slave River and were the most numerous of the seven tribes.

## The Chipewyan

The name of this important family of Indians was bestowed on them by the Cree and means 'pointed skins', from the Cree word *Chipwayanawok* (*Chipwa* meaning pointed, *wayanaw*—meaning skin and the suffix *ok* forming the plural). The name referred to the style of their clothing. The deerskin shirts worn like a poncho by both sexes were often left with a point or queue at the back and front.

Early historians said their habitat was the area near the Churchill River and the Athabasca and Great Slave lakes. The ethnologist Father Emile Petitot, OMI, believed that in 1718 they lived on the Peace River which they called Tsades, "the river of beavers". The Cree, after they had obtained guns from the French, attacked the Chipewyans and forced them from their hunting grounds for several years. With the decimation of the northern Crees by smallpox in 1779, many Chipewyan bands returned to their former range in the northern reaches of the Prairie Provinces. There are now three bands in the Northwest Territories with a total population of about 900.

At the beginning of their recorded history they were divided into four separate bands without any political organization. The Desnedekenade and the Athabasca bands were known as the Chipewyan proper. The Etheneldeli or the 'caribou eaters' were reported in Captain John Franklin's Journal in 1824, when he placed them between the Athabasca and Great Slave lakes and extending eastward to the Churchill River. They formed the third band, and had originally moved into the barren grounds from the Rocky Mountains and the Peace River.

The fourth band was called the Thilanotinne. When the first records were made their hunting grounds extended from the south shore of Great Slave Lake to Cold Lake. Alberta. The Thilanotinne had a legend about the migration of people from Siberia. One of their ancestors was supposed to have helped a giant kill another giant. The slain giant fell across the sea and became a bridge for people to come out of Asia, bringing the caribou with them. In time the slain giant decomposed and parts of his skeleton above the water became the Aleutian Islands.

The first recorded encounter with white men occurred in 1715 when William Stewart met them in an attempt to bring about peace with

the Cree around Hudson Bay. He was accompanied by a little-known Chipewyan woman called Thanadelthur (marten shake), who said to have convinced her people to accept the offer of peace. Governor James Knight reported later that she had been "the chief instrument" in the undertaking. Encouraged to venture into Cree territory, Chipewyan bands began to visit Fort Churchill with their furs to trade with the English.

The migratory movements of the caribou dictated how Chipewyans lived and moved and they shifted from the woodlands in winter to the northerly barren grounds in the summer. Canoe, snowshoe or toboggan were the main forms of transportation for household goods, hides and food. The Indians travelled in single families or in free-roving bands of several households.

There were no alliances between the bands and tribal organization was not developed. Chiefs or leaders were chosen only when needed. usually for war parties, and superior hunting ability was the main qualification. A family had to be largely self-sufficient for months at a time and their resourcefulness was constantly tried. Samuel Hearne noted that the "Northern Indian" (presumably Chipewyan because they were the first Athapascans he met) possessed little more than a hatchet, an ice chisel, a file and a knife "to procure a comfortable livelihood". In addition, they had a kind of awl, arrows, and spearheads usually fashioned from copper found in the vicinity of Great Bear Lake. They had the only hand drill known at the time, with a copper bit and a handle of

According to early tradition, Chipweyan girls were always married to older men in matches that were usually arranged by the parents or next of kin. Pregnant women often gave birth while travelling; a mother would trail behind the main party, deliver the infant, and strap it onto her back before rejoining the band.

antler.

Though they knew no form of agriculture, they were reputed to serve delectable meals. Hearne wrote "to feast, one must have the desire to feast, the components needed and time to prepare food and enjoy it. Chipweyans knew these things and their feasts were prepared with care. They served geese, duck, fawn, and dishes of beaver as a delicacy." The English explorer noted that he could travel longer after eating Chipewyan "victuals" than on any other kind of food.

Like most Athapascan tribes the Chipewyan had no religious, fraternal or tribal ceremonies. They believed in guardian spirits through which they communicated to a supernatural world. The spirits of good and evil played a particularly important role in their lives. From his observations the explorer David Thompson noted that "they believed in a future state, and that it is much the same as in life; they appear to have no high ideal of it, but it is somewhat better than the present; they dread death as a great evil, but meet it with calmness and fortitude." They held a traditional hatred of the Eskimo who, they believed caused death through sorcery; when an important Indian died, they invariably blamed the Innuit. This hostility lasted for centuries and prevented the two groups from intermarrying. In their vision of death the soul travelled in a stone boat along the river to a beautiful island over-abundant with game and firewood. The good always reached the island safely while the evil sank and struggled in the water forever.

In pre-European times their population was estimated at 3500. Famine and European diseases, well known in the early histories of all Indian groups, took their toll of the Chipewyan people. In 1782 almost 90 percent of their population died of smallpox and hunger. Since then they have recovered slowly and today they number about 4000, of whom 900 live in the Northwest Territories.

#### Yellowknife

Most of the area east of the Mackenzie River was occupied by Slave, Dogrib and Hare Indians; the outer rim to the edge of the barren grounds was claimed by the Yellowknife of Tatsanotinne. The name Tatsanotinne means 'people of the scum water' a name which originates from the colour of unoxidized copper and resembles the colour of water in poorly drained swamps. The people frequented the Upper Coppermine River and gathered the native copper in the area, fashioning it into tools and weapons for trade and earning the name "Yellowknives".

The Yellowknife people had a legend that one of their women had been kidnapped by their enemies, the Eskimos, and carried away into Asia. She was married to an Eskimo and had a child before she managed to escape and travel across the Aleutian islands to Alaska. She brought her child with her and on the journey was attended by an intelligent white dog. She had to abandon her child in Alaska, because as he grew, he ate all her food and she could not save enough for her homeward journey.

On her trip home she saw a blazing fire, and thinking it was a camp of her own people, went toward it. The fire was burning on the top of a high mountain. She found no people there, but strange stones were continually being cast down from the volcano. They were made of metal and resembled the dung of the bear or the beaver. She gathered some of them and continued her journey.

When at last she reached her own people, they did not know her and thought she had come from the sky. They pounded the metal she brought into spear points and knife blades, finding it superior to stone. She agreed to lead them back to the mountain, following the stone markers she had set up on her previous journey. Three trips were made to the burning mountain. On the third trip the people began to abuse her and she refused to return with them. She sat down beside her precious copper and would not move.

The people made many more trips to the place and each time they found her sinking deeper and deeper into the earth. She would give them the precious metal only in exchange for meat. The last time they came she had disappeared and since then only fragments of the metal can be found, although the markers remain on the Coppermine River.

Before contact with Europeans the population of the Yellowknives was estimated at 450. But they had a valuable commodity to trade until the coming of iron goods of foreign manufacture. With their source of power and wealth gone, they moved south where they came into conflict with the Dogrib and Hare people. They were defeated in battle in 1823 and never recovered their power. By 1836 they were reduced to only 70 families. A Hudson's Bay census in 1859 listed 207 Yellowknives at Fort Resolution and 12 at Fort Rae, Many were absorbed by the Chipewyans, with whom they had a close affiliation by language. Today there are about 500 descendants of the group that gave its name to the capital of the Northwest Territories.





#### The Slave

The Slave Indians are the largest Athapascan-speaking group in the Northwest Territories. Their name for themselves is Etchareotinne. 'people dwelling in the shelter'. The name Slaves or Slaveys was given to them by the French and English and s believed to be a translation of the derisive Cree word awokanak. The Cree took many of them prisoner in early wars. The Etchareotinne had six tribal sub-divisions with little political cohesion. Their territory lay west of Great Slave Lake and the Upper Mackenzie to the Rocky Mountains, including the lower Liard Valley. Their range extended from Hay River to Fort Good Hope and they once lived on the shores of Lake Athabaska before being driven out by the Crees about 1775. They refer to the Cree simply as Enna, the enemy. The Eleidlinotinne, 'people of the fork', held the hunting grounds at the forks of the Liard and Mackenzie rivers. The Etcheridiegotinne, 'people of the rapids', are now found in northern British Columbia and number about 300. The Etchesotinne 'horn mountain people' held the territory between Great Slave Lake and Lac la Martre. The Klodesseotinne, 'hay river people', lived on the river that bears their name: Hay River. The Desnedeyarelotinne 'people of the great river below' lived on the banks of the Upper Mackenzie. The Etchaotinne lived west and northwest of Great Slave Lake.

In 1807 many of the Beaver Indians from the Peace River joined the Slaves in the vicinity of Fort Simpson. The Slaves were generally peaceful people, although they drove the Nahani from the Upper Liard region into the mountains. They were never populous, and before the arrival of Europeans were estimated to number only 1,250. Perhaps it was because they were so few that the division of labour between men and women was different from that of other tribes. The preparation of the lodge and the gathering of firewood was done by Slavey men. Old people were greatly respected and were often cared for at great expense and hardship when it would have been simpler to abandon them, as was done among some other groups.

The Slave Indians believed in quardian spirits who appeared in dreams after long fasts. Sickness and death were attributed to evil spirits and to withcraft, which could be countered by a skilled medicine man. The dead were deposited on scaffolds in the trees or under small huts as protection from animals. Goods belonging to the deceased were often hung in the trees near the body. After death the soul made a long journey across a lake in a stone canoe. If the deceased had led a good life the canoe travelled safely to an enchanted island, rich in game and firewood, where the soul lived forever in contentment. But the weight of guilt, if he had not lived a good life, would cause the canoe to sink and he would spend eternity in cold water unable to drown or to come ashore.

## The Dogribs

North of the Slaves and over the interior region between Great Slave Lake and Great Bear Lake was the home of the Thlingchadinne or 'dog-flank people'. They first appear in written history in 1744 when Arthur Dobbs mentioned them in his "Account of the Countries Adjoining Hudson's Bay". Dobbs noted that "from personal knowledge...this Nation has a sweet and humane aspect, but their country is not good. They have no beaver, but live by fishing, and a kind of deer they call Caribou..."

There is an ancient legend about their origin. After the discovery of copper by a Yellowknife woman, another woman of the same tribe was dwelling with her two brothers north of Great Slave Lake. One day a strong and handsome stranger arrived and with the consent of her

two brothers took the woman for his wife. The same night the woman awoke and found her husband was not beside her. In the darkness she could hear an animal crunching bones. (There were no dogs among the Yellowknives then and Sir John Franklin reported they had none as late as 1820). The woman did not ask her husband where he had gone when he reappeared in the morning. although she had told her brothers about his absence. That night she again awoke to find her husband gone and the tent filled with the sound of cracking bones. One of the brothers threw an axe toward the sound and a cry of agony was heard. When a torch was brought they found a large, black dog lying dead. The husband did not return and the brothers, fearing that the dog was a Tlingit or sorcerer who had bewitched their sister, cast her out.

The woman wandered far away and at last settled in the treeless country near the mouth of the Coppermine River. In time she brought forth a litter of seven puppies. She kept them in a caribou skin bag which she left tied up when she went hunting. When they could run alone she was surprised one day upon her return from hunting to find the tracks of human children in the ashes of the cooking fire, The next day she went out and hid near the tent. Soon she heard the voices of infants playing inside. Quickly she ran in and closed

the bag, but not before three escaped back into it. She kept the four remaining children, two boys and two girls. They grew up strong and handsome to become the ancestors of the Dogribs.

The Dogribs appear to have been among the more migratory groups in the area. They were divided into four clans or sub-groups that appeared in many widely separated places during the early years of European settlement. Within their hunting territories the sub-groups were broken down into family groups who rarely met. Whenever they did it was a time of general celebration.

Like most Athapascan groups, the Dogrib had no formal religion. They believed in good and evil spirits and had shamans to placate them. Offerings were made to local spirits who haunted lakes and rapids. The dead were placed on scaffolds decorated with streamers. A year after the death a feast was usually held in honour of the dead. Valuables belonging to the deceased person were usually burned at the time of the funeral.

Dogrib men were very considerate of their wives and children. When a child was born the father would give up his name and be known as the ather of so-and-so.

Hudson's Bay Company reports or 1858 gave the population of the Dogribs as 926. In 1906 Catholic Missionaries estimated there were ,150. Reliable estimates number hem at about 1200 today, and they ve chiefly in the area surrounding he community of Rae, 65 miles or the ast of the town of Yellowknife.

#### The Hare

The people who lived on both sides of the Mackenzie River below Great Bear Lake called themselves Kawchodinne, 'people of the great hares'. They hunted north to the tree-line in the vicinity of the upper Anderson River and on the north side of Great Bear Lake. The first historical reference to them was made by Alexander Mackenzie in the report of his voyage in 1789. In his time they were camped along the great river above the Ramparts—a series of canyons on the Mackenzie River.

Within their territory they were loosely grouped into four to six bands. Those living on the margins of the forest depended on caribou and those near the river caught great quantities of fish. Arctic hare provided most of their clothing and at times they depended on it entirely for food.

When the supply of hares was exhausted (which occurred about every seven years) extreme hardship was endured. The Indians believed that the animals mounted the tree tops and were taken up into the sky.

The Hare Indians were never numerous, and a great many died of starvation in 1841. In 1848 their population was given as 467: today there are about 700 residing near Fort Franklin and Fort Good Hope. A small group known as the 'end of the earth people' live around Colville Lake, northwest of Great Bear Lake.

They had little organized religion and their burial and other rites varied little from those of their neighbours. The eclipse of the new moon was occasion to hold a lunar feast.



Mrs. Margaret Black Fox, Loucheux Indian, Old Crow, Yukon; D. Leechman





Mrs. Lazarus, Loucheux Indian, and baby supported by beaded band, Old Crow; D. Leechman

Lucie Dease, Naska tribe, 16 years old; J. A. Teit



Rae—Edzo school, N.W.T.; Info. Can. Photo.

#### The Nahani

Two groups of people live in the mountainous country to the west of the Mackenzie River. The southern people are the Nahani 'people of the west', sometimes referred to as 'people over there far away' by those living to the east. There has always been some confusion about who are the true Nahani, Diamond Jenness of the National Museum of Canada. divided them into two groups. One group, the Kaska, calling themselves 'the mountain people' or 'the big water people', lived in the region drained by the Liard River. The second group, known as the Goat Indians, lived in the valley of the South Nahanni River; although a few ranged over the divide to the Pelly drainage system. They made regular trading trips by way of the Peel River and were referred to by Alexander

Mackenzie as the Mountain Indians.
The area occupied by the Nahani is generally measured from 57 degrees north to 65 degrees north to where they border on the Kutchin people. Their language differs greatly from that of the Sekani and Carrier people who are their neighbours in British Columbia and from that of their northern neighbours.

Their western neighbours, the Tlingit of Alaska, have had a great influence on their social organization and by the end of the 19th century they had to some extent adopted a clan system and the potlatch. At the turn of the century their population was estimated at 1000.

Before marriage, the bridegroom would spend some time hunting and fishing on behalf of his bride's family. After marriage the groom was not allowed to speak directly to his wife's parents. Under their clan system descent was through the mother. Children of the marriage belonged to the same clan as their mother.

At the beginning of the 20th century the Nahani population was estimated at 1000. Today there are fewer than 600.

## The Kutchin (or Loucheux)

The Kutchin are the most northerly branch of the Athapascan people. The Kutchin nation comprised 11 major bands living in Alaska and the lower stretches of the Peel River. and the delta of the Mackenzie River. Five of the bands generally refer to themselves as 'Loucheux' a French term meaning squint-eyed or shiftyeyed. Pressed as they were between their one-time enemies, the Eskimo. to the east, and the more culturally advanced tribes to the west, the name is more accurately translated as 'those who looked both ways'. Some of them gradually intermarried with the Hare people and formed another group, known as the Bastard Loucheux, although they are also referred to as the Nellagotinne, a branch of the Hare. The name Kutchin means simply 'the people' and has the same meaning as the suffix 'tinne'.

Individual bands of the Kutchin were more independent of each other than most Athapascan peoples. Their way of life contained many adaptations. Methods of travel and styles of clothing were taken from the Eskimo, while their social organization came from the more westerly Indians of Alaska. The Kutchin on the Mackenzie felt these social influences less. Three castes were recognized and marriage between members of the same clanwas almost unknown. The children inherited their mother's caste but usually lived with their father's caste. A mild form of slavery in the form of attachment to a family was practised. Only noted medicine men or appointed chiefs who had property, such as caribou fences or corrals. had more than one wife.

Religion did not play an important part in the lives of the Kutchin.
Before an important communal hum however, the men fasted and sacrificed pieces of caribou fat on the cooking fire. A well-known legend among them told how a small boy invented both the caribou fence and the method used for snaring. As a reward he asked for the fattest caribou. When this was refused he went up to the moon. He can still be seen on the face of the full moon, carrying a skin bag of caribou fat.

The Kutchin were one of the few Indian groups who cremated their dead. After cremation the ashes were suspended in a bag atop a pole or a lobbed tree, which sometimes was painted and decorated with streamers. Coffins were reserved for noted persons and were laid on a platform supported by poles. Crema tion followed in a year. Property that the deceased had not disposed of was burned or cast into the water. A with other Athapascan people, a funeral feast took place.

## 'he Material Culture

The daily life of the Indians of the Yukon and Northwest Territories was controlled by their physical envionment and the resources upon which they depended. The long dark winter and the short summer with its ong days dictated their seasonal pattern of activity.

Until European tools and ideas eached the region, the people were dependent upon stone, bone and wood implements. They were in the realithic stage of material culture, but without a knowledge of even the nost rudimentary form of agriculture due largely to adverse conditions of climate and soil. They did, however, know how to use the copper found in the region.

The Indian had as his first responsibility the feeding of his family. If ood was in good supply, living could be pleasant. To feed a family it was pest to kill a large animal, such as the moose or the bear. Big game was more desirable than small animals or a variety of reasons: they provided more fat in the diet, and the byproducts of hide and sinew, horn, cone, teeth and claws all served other family needs.

In the Mackenzie region the most cought after big game were the moose, woodland and barrenground caribou, mountain sheep and some small deer. The ranges of these animals did not always coincide. The Slave Indians, living in marchy wooded country around the foot of the Horn Mountains, found moose abundance. The people in the uplands south of the river found

small deer. Dogrib Indians moved with the caribou through the bushland, following them north to the barrens in summer and waiting for them to return to the trees in winter. Yellowknife Indians also moved with the caribou, but unlike the Dogribs, would continue out onto the barren grounds for the summer hunt. West of the Mackenzie River. the Nahani hunted woodland caribou and mountain sheep. The Loucheux hunted sheep in the mountains or caribou on the open tundra: some travelled though the Mackenzie delta after moose. The Hare Indians occupied a territory west of Great Bear Lake which was not well populated with large animals. They sometimes hunted moose and caribou, but rabbit was their staple food and the skin was used to make robes and clothing.

To become a successful hunter the northern Indian youth had many skills to learn. He had to have an intimate knowledge of the habits and temperament of the game he sought. Moose, he found, moved about the country individually, not in herds. On occasion they might be found in bands of two or three, but only in the mating season were they likely to be

dangerous. Moose fed on willow and birch twigs in winter and in summer wallowed in the shallow for the roots and stems of aquatic plants. The hunter knew the places the moose browsed and by reading the freshness of tracks and the signs of feeding, could tell how far away he was. The bugling noise that moose make as a mating call was imitated by the hunter using a roll of birchbark. Another trick was to rub a large bone or a piece of antler against a tree in imitation of the male moose. When the animal came to challenge the intruder in his territory, he was killed with bow and arrow. At other seasons, hunters used other methods. Towards the end of winter, for instance, the snow was deep and its surface covered with a crust of ice.

The hunter, using snow shoes, was able to travel swiftly over the surface. A large moose cannot be supported by the crust but must lunge through it at a slower and more tiring pace. The hunter could easily overtake his quarry. Often dogs helped to hold the animal at bay while it was shot

The most widespread device for catching game was a simple snare composed of plaited rawhide or 'babiche'. Elaborate guidance systems constructed by erecting stakes and other brush in the woods, were developed to direct the animals into the snares. This method was used very successfully by the Loucheux for communal caribou hunting.

The moose is a watchful animal with excellent hearing and sense of smell. It feeds in wide concentric circles, and then lies down to digest its food near the centre of the feeding territory, so that any human or animal following its tracks is sure to come to windward of it at some point. The hunter to avoid giving wind of himself would, even in winter, remove part of his clothing. which generally smelt strongly of wood smoke, and avoid making any noise. In summer, the moose grazing along lakeshores could be stalked and driven into the water and speared by hunters in canoes.

The caribou is an animal that. unlike the moose, will move about in small herds. Skillful hunters working together could secure several of them before the herd dispersed in panic. The caribou moved with the seasons along routes easily found by the hunters from the tracks. East of the Mackenzie River the barren ground caribou migrated in spring from the trees to the tundra lands along the coast and returned before the winter became too severe. The Dogribs and the Hare sought out and followed the herds to the edge of the trees, but rarely ventured beyond the supply of fuel. The Yellowknives, more at home on the barrens, followed the caribou during the summer beyond the tree line. In the region around the mountains and on the west side of the great river, woodland caribou provided a yearround food supply for the Slave and Nahani people. In the north, the Loucheux followed the caribou out onto the Yukon tundra.

Since caribou live in herds it was more efficient to kill many animals at one time. Individual hunters might be able to take one or two from the herd, but by the combined efforts of the band large numbers could be slaughtered. During migration they would round up the animals by beating large sections of the countrand drive them into lakes or streams in the water, spearmen waiting in canoes slaughtered the slow-swimming beasts.

Below the tree line, the Indians built corrals or pens with outwardstretching entrances. Men, women and children were all employed in driving the caribou through the opening in the corral which was buil of tree trunks and brush. Once trapped the milling animals could be killed with spears or arrows. The Loucheux took great care in building this type of point or corral. Their country is underlain with permafros and the setting up of fences is difficult work, so fences were maintained for many years and they were bequeathed to the children on the death of their builders

A lone hunter often used a caribou in and a set of antlers to approach e animals. With this disguise he ight get among the herd and noose the fattest animal. Attacked om within, the herd would mill bout in confusion and several anials could be taken.

In later winter when the snow was eep the caribou were run down by unters on snowshoes. Snaring was e most common method of winter unting, however. Snares were metimes tied to a short pole which e animal would drag until it ecame entangled in the trees. Thus eld, the animal either strangled or as speared by the hunter.

The wood buffalo ranged the buntry west of Great Slave Lake and the valleys of the southern triburies of the Liard River. The Indians sed the same methods to catch the uffalo as they used to take caribou. Uffalo were also driven into bogs there they could be killed.

Mountain sheep, found near the alpine zones of the mountains, were also hunted, although they were not an easy prey for they roamed inaccessible areas and had particularly keen eyesight. The hunter had to climb above the sheep and descend upon them.

Once a large game animal was killed the hunter first removed the tongue and other choice pieces and returned to camp. Someone else would return for the rest of the meat. usually the hunter's wife or other womenfolk of the camp, for the hunter had to conserve his energy for the chase and the preparation of his weapons. The sharing of excess meat depended upon the season. In winter, freezing solved the problem of keeping meat. The only difficulty was to keep it away from such animals as the wolverine. The Dogribs did this most successfully by devising a platform with overhanging edges composed of logs too thick to chew through. The poles supporting the platform were stripped of bark and smoothed to discourage climbing. In summer, meat was cut in thin strips and dried in the sun. Some was later pounded into a powder, then mixed with fat and stored in bags like the familiar 'pemmican' of the plains. Smudges or slow-burning fires were used both to drive away the flies and to smoke the meat.

Bears were killed for food mainly during the early winter when they were in hibernation and their flesh tasted better. Muskrat and beaver were both eaten. They were usually snared or netted near the entrances to their houses. Beavers were quite safe from hunters during the winter in those days of primitive tools because their mud and stick houses were difficult to enter when frozen.

Rabbits were found throughout the timbered area but were most important as a food source in areas where moose, caribou and other animals were scarce. The lynx preyed on the rabbits and were in turn taken as food. Ground squirrels were snared by the women and children and used for food. Wolverine flesh was rarely eaten because the animal was despised as a thief but his fur made good trim for clothing, as frost does not encrust on wolverine fur.

Fishing was second only to hunting and still is important to the people of the Yukon and Northwest Territories. Some groups fished more than others: Slaves living along the Mackenzie River and around Great Slave Lake gathered great quantities. The Dogribs, a people of the interior fished less, although they were great fishermen when they lived on the shores of Great Bear Lake. The Hare Indians were indifferent fishermen, while north of them the Loucheux had regular seasonal fishing stations along the Mackenzie. In the mountains the Nahani preferred meat, but fished the mountain rivers when game was scarce.

The implements used in fishing were nets, hooks and lines and several types of spear. The northern Athapascans fashioned gillnets from willow bark. Alexander Mackenzie found long nets used for lake fishing and short ones that were set in the eddies of the river. Nets were set with floats and stones in summer. and in winter were placed under the ice of the lakes. When the ice was strong enough to support a man, the net was extended under it by passing it along a series of holes about three feet apart. Only the end holes were kept open for emptying the net of fish.

Fishing with spears through holes in the ice was also practised. During the spawning season, many kinds of sucker ran up the small streams and were taken with a spear. The Loucheux used fish baskets to trap fish that were guided into them by fences or weirs.

During the spring break-up many Indians went to the small lakes away from the muddy Mackenzie. The Hare Indians frequented the string of long lakes east of the Norman Range, the Slaves fished in Blackwater Lake, Willow Lake and other well-known spots. The Dogribs camped on the shores of Great Bear Lake, Lac la Martre or the chain of larger lakes along the edge of the Canadian Shield. In summer when the water level subsided on the Mackenzie they returned to traditional fishing spots along it. One notable place was the Ramparts above Fort Good Hope to which the Hare Indians went each summer and caught lake herring, conny (inconnu) and whitefish. The Loucheux camped along the lower Mackenzie, At Great Slave Lake a

productive fishery was set up on the north side of Big Island and operate by Slave Indian families. Whitefish spawn in the autumn and fishing would be very good in parts of Great Bear Lake.

Many birds were used as food by the Indians, especially waterfowl which came in great numbers during the summer months. The Lesser Snow Goose, or 'Wavey', breeds near the Arctic coast and was hunted by the people of the interior during migration in May-June and August-September. Although various birds arrived and departed during these times, often an individual species would pass over the country in a few days. At the first sign of the migration of a favourite bird such as the Wavey, all other activity ceased and everyone hunted for a share of the passing flocks.

Mrs. Elias, Loucheux Indian, scraping moosehide, Old Crow, Yukon; D. Leechman

Rae—Edzo school, N.W.T.; Info. Can. Photo









Dogradina ans in non-polar hear Ft Resillation L. 4. Mason

TelmekSlave. Shaman making showshoes Fri Pae J. 4. Mason

Mallard ducks bred on the Macnzie River and in the many lakes oughout the district. Nesting ces were raided for the eggs. ar the tree line, the nests of plos and curlews were raided by chilen and women, while the men and owing boys hunted the birds with w and arrow.

razie many types of wild fruit ripen wards the end of summer.
The berries, salmonberries, crantries, crowberries, strawberries, oseberries, raspberries, and wild trants gathered by the women and ldren gave variety to their diet.
The rewise, vegetable food was not

ortant.

hroughout the Yukon and Mac-

Success in hunting brought much re than food. From the hunt the ians obtained almost all the nectities of life. Clothing for protectian against the cold in winter, and and insects in summer. was also portant. Caribou, moose and deer oplied most of the raw materials, ille rabbit, mountain sheep and the lesser animal skins and furs re used, often for decoration.

While the buffalo supplied food and clothing to the plains people. the moose was the most valuable animal to the people who lived in the northern regions of Canada. Ernest Thomson Seton, the famous naturalist wrote "Life Histories of Northern Animals," in 1909, and said of the moose: 'It is the creature that enables the natives to live . . . It bears practically the burden of their support. Its delicious steaks are their staple food, but its nose or muzzle is a delicacy. Its hide furnishes the best clothing and mocassin leather, or provides snowshoes that enable the hunter to kill more moose. Its back sinew is the sewing thread of the country, its horns and bones make tools: its hoofs can be converted into rattles, and its coarse bristly mane, six inches long, and white except for the tips, furnishes raw material for embroidery. When dyed with native dyes and skillfully worked into leather and birchbark, these bristles are as effective as porcupine quills...'

In a Hudsons Bay Company report for 1822-23 from Fort Simpson, there is a description of Indian dress before it was much altered by European influence: (Both moose and caribou skins were used for clothing. In winter, all natives used hare skin as underclothing. The men wore wide shirts or capots that hung to the knees and decorated by several rows of fringe composed of coloured moose hair and porcupine quills. The waist was girded by a broad belt embroidered with porcupine quills and dyed moose hair and had a handsome appearance. They wore leggings and moccasins, both of which were ornamented and other decorations were worn about the neck. The head dress consisted of a narrow leather slip with bear claws attached at intervals, and eagle tail feathers fastened to the claws which would sway with the movement of the man. Both sexes had a knife in a decorated case and a pair of mittens suspended about the neck. To complete the dress, a leather blanket was worn over all. The women had basically the same clothing but wore their gowns much longer and more ornamented, and both sexes wore their hair tied up in a club on the back of the head).

Alexander Mackenzie on his vovage to the Arctic Ocean in 1789. found some men wore no breechcloth but instead a tassel 'as it appears to keep off the flies, which would otherwise be very troublesome'. He also described the artistic embellishments of the people he met: 'Their ornaments consist of gorgets, bracelets for the arms and wrists, made of wood, horn, or bone. belts, garters and a kind of band to go round the head, composed of strips of leather of one inch and a half broad, embroidered with porcupine quills, and stuck round with claws of bears or wild fowl inverted. to which are suspended a few short thongs of the skin of the animal that resembles the ermine, in the form of a tassel. Their cinctures and garters were formed of porcupine quills woven with sinews, in a style of peculiar skill and neatness . . .'

This type of clothing was universal and well adapted to suit the climate of the region. There were local modifications, however. The Hare Indians, due to lack of materials. dressed less elaborately than others. The Nahani often substituted sheepskin for moose hide. They also fashioned their shirts to come to a point in front and behind. In cold weather the points were fastened together between the legs. The Loucheux dressed much like their Eskimo neighbours. Their shirts were tapered in front and behind. The sleeves were wide and short, leaving the forearm bare. Long mittens covered the forearm.

The women prepared the caribou and moose skins in two ways. During the winter the shirts, leggings and robes all had the hair left on for warmth. Caribou hair is hollow and an excellent insulator, and the women especially prized the skins of caribou taken in the fall for making winter clothes. By then the injuries caused by botflies had healed over and the winter coat had grown. Skins for summer clothing were prepared by a tanning process in which the brains of the animal were mashed and used as a tanning agent. The hair was scraped off and sometimes both sides of the hide were smoked over a low fire.

Because travel was almost constant, the design of a shelter was simple. It usually consisted of a tent or tipi which was not unlike the tipi of the plains, except that it did not hav the moveable wind flap that could b adjusted to clear out smoke. The Slave Indians set up a pole lodge of conical shape and covered with brush or spruce bark in summer. Few families had enough skins to use them for covering the lodge, bu wood and bark was available anywhere. Dogribs and Yellowknives both used skins to cover their tipis. Long journeys over the barrens meant carrying both the framework poles and the covering. The Loucheux used a slight variation of the pointed tipi: they preferred a domed structure. This was securely wrapped in hides, leaving only a hol in the top to let out smoke. Sometimes they built an oblong hut of poles covered with brushwood and bark. This also served as a smokehouse for curing meat and fish.

A rectangular hut of logs was pmetimes used by the Nahani and he Slave Indians in winter. The ogribs used their skin tipis in winer, well banked with snow, and with fire on the earth floor to keep the rmily warm. The Loucheux did not avel much in the winter and had a ore permanent dwelling built half nderground. Sometimes more than ne family co-operated in its conruction and shared its shelter. In eneral, winter shelters were the ame as those used in summer, but iore substantially built and not as adily abandoned. These solid huts isted several years and could be epaired.

As migratory hunters the inhabants of the Mackenzie and Yukon egions kept only such tools and nplements as were necessary, and 'hich could not be manufactured on ne campsite from local materials. ines and thongs were an important art of every household's equipient. Lines were used for many nings and the type varied greatly. trong line was cut from wet, earthy anned moose or caribou hide and nen stretched and dried. Long lines ere cut in a spiral pattern, eginning on the outer edge of the ide. Cut hide was known as babiche nd used for jobs that required extra rength, such as pulling a toboggan r lashing the load to it. Sometimes re babiche was braided into ropes

to make snares strong enough to hold a bear. When a pliable line was needed, tanned hide was used. This type of line was ideal for mitten strings, snowshoe straps and other binding. For sewing thread, the tenderloin sinew from the moose or caribou was used. This material was also used for making bow strings. In addition to animal products used for cord, some plant material such as the inner bark of the willow was used. Willow-bark twine was best for underwater, and was manufactured into fish nets and lines. Split spruce root was made into sewing thread for stitching birch or spruce bark for canoes.

Ice chisels were valuable tools and were prized possessions. They were made by sharpening the ends of moose horns and fastening them to six- or seven-foot poles. The poles were thick at the base end to add weight to each thrust. The Yellow-knife Indians made chisels out of native copper and some of these instruments were traded to the Dogribs and Hares. Once the ice was broken open, the water would rise and the ice chips floated to the top. The ice was lifted out with a scoop strainer made of willow and babiche.

Fishing hooks were made of wood. bone, antlers and claws. The jaw bones of large fish or goose bones were sharpened and were very effective when baited with minnows. Another favourite instrument in lakes and clear streams was the fish spear. Some spears were simply pointed sticks of birch: others were more elaborate. The Loucheux had a spear with a double gaff like the Eskimos'. The Slave spears were on a pole about nine feet long. The point was made of sharpened bone and a row of barbs made of beaver teeth held the fish on the spear. Spears were used at man-made dams or weirs where fish were trapped. The Loucheux made fish baskets of willow wands bound together with babiche. The basket was anchored in the water and the fish were guided into it by converging fences of sticks and brush.

Many varieties of bow and arrow were used throughout the Mackenzie and Yukon regions. Around Great Bear Lake bows about five feet long were made of dried willow. The centre of the bow was about one and one half inches wide. A guard block was attached to the handgrip to protect the hand. The string of the bow was made from twisted sinew or braided babiche and the arrows were made from straight-grained spruce and were 30 to 36 inches long. The arrow shaft was usually about as thick as the little finger. One end was feathered and the other tipped with sharpened bone. stone or native copper. Some arrows were blunt and designed to stun game such as grouse and ptarmigan. With strength and practise, the hunter could shoot accurately for about one hundred yards and on occasion, send arrows nearly twice as far. The Hare were sometimes referred to by their neighbours as the "Long-Arrowed Indians" because their arrow shafts were longer than most. The Loucheux had a bow that was very much like that of the Eskimo. It was made of three separate pieces of wood laminated together by twisted sinew.

Cutting tools were essential to the Indian way of life. He had to cut trees for shelter, to cut up his catch and to fashion his tools and clothing. Adzes of stone were part of the equipment of the Hare Indians. The stone was shaped like a wedge and lashed to a short wooden handle with leather line. The Slave axe was made from a stone in the form of a pickaxe, with two pointed and sharpened ends. Instead of cutting cleanly, it chewed around the wood.

Knives and daggers were made of antler or bone. Knives for cutting meat were often made by inserting a row of beaver teeth into a groove worn into a piece of wood or bone. When natural outcrops of sharp stone were discovered, the location was kept secret. The Hare used stone from the Ramparts for inter-tribal trade. Rock scrapers were sometimes used or the foreleg of the moose was split to make a scraper for flensing hides. Native copper from the area around the Copper-

mine River was used to make a knife blade that could be inserted into a bone handle. The term Yellowknife or Red Knife Indians was applied to those who frequented the area. The knives were important items of trade

In addition to knives, axes, huntin and fishing gear, each family required a certain number of bags and containers. These were made o tanned and smoked caribou and moose hides. A small pouch carried by each person contained fire-making equipment, ornaments, awls, etc Babies were laced into bags that were lined with dry moss which could be discarded when soiled. Children spent the first year of their lives in this handy cradle. Beaver fur bags were used by the Nahani to cradle children.

Quivers for arrows were made of skin and were slung over the shoulder. Bags woven of dried babiche were strong and light, and were used for carrying food. Indians rarely ate raw meat, and the most common method of cooking was roasting. Before metal was used, boiling pots were made of closely woven willow or spruce root. The wood fibres swelled when wet, keeping the pot watertight. Water was brought to the boil by placing heated stones in it. Birch bark was also used to make containers for drinking or carrying water.

Eating utensils were very simple, consisting mainly of spoons made rom horn. Plates and platters were nade from bark peeled from the rees at the campsite. Food was eaten with the fingers after being cut up with a knife.

Every family and each hunter caried a fire-making outfit consisting of white or yellow pyrite and a flint tone, plus some pieces of touchwood. Their touchwood was the lried fungus that grows on birch and opplar trees.

Travel in winter and summer was listinctly different. In winter the unters and their families hauled heir possessions on toboggans, nd in summer the canoe was indisensable. Snow covered the ground rom September to the end of May, o snowshoes were used by all ribes. Snowshoes in the north had ome features which were different rom other regions of Canada. Genrally they were up to six feet long, nd were made from one slat of birch rood bent to give a rounded front nd a pointed tail. Some were made vith two slats lashed together at the ront. The front end was bent up lightly to prevent the snowshoe rom catching in the snow. As few as wo cross bars were used, though ome had as many as six. All shoes vere 'custom made' to suit the veight and height of the user. The ndians of the Mackenzie valley nade different shoes for the right

and left feet. Usually the babiche lacing was woven in a hexagonal pattern and in a tight weave because of the dry snow.

Toboggans were made from long. slender, knife-hewn planks, lashed side by side and turned up at the front. The planks were made of green birch wood, steamed and bent at the ends before drying. The northern Loucheux made sleds with runners much as the Eskimo people did. Two heavy wooden runners were bound together with cross-bars and the runners armoured with bone or frozen mud to give them a good sliding surface. Loucheux runners were curved upward on both ends so they could be drawn forward or backward.

Before Europeans arrived, dogs were seldom used for transportation though they were domesticated by the Indians. The animals were small and of little use except for hunting.

Dogs as a source of power among the Indians of the area are essentially white man's contribution. according to the research of Diamond Jenness of the National Museum of Canada. Toboggans and sleighs piled with the family food and possessions were hauled by hand. Toboggans were better suited to the slightly timbered country than sleds with runners. Where the woods were dense, a shorter toboggan was used and the trail chosen wound around the trees and stumps. Lobsticks trees with all the branches removed except the crown,—were common markers for trails and caches of food.

In winter, as in summer, Indian families followed the waterways whenever possible. On the big lakes when the snow was swept clean by the wind, dragging a toboggan was easier than on land.

The construction of canoes for summer travel took place in the spring when the sap was running and the bark easy to peel in large pieces. There was some variety in the northern canoes. Birch bark was the favourite material but the tree does not grow as large as it does in

eastern Canada and only small and heavily gummed and patched canoes could be made from it. Spruce bark was used to make larger canoes. It was stripped in one piece from the largest spruce available. The ends of the bark were pinched together and sewn with spruce root to form a double-bowel vessel. The centre was spread by thwarts of birch, then peeled and shaved ribs in the form of a U were placed in the bottom to give strength to the craft. Rough water on the lakes led to modifications in design. The Slaves made a high bow which would cut through the waves, while the Hare and Dogrib people decked over the forward part of the canoe to prevent it taking in water. Some transport canoes were 20 feet long. To make these larger craft, long strips of bark were sewn together for the sides and the bottom was one long piece. Spruce gum was used to waterproof the seams. Once it was complete. long planks were placed in the bottom to distribute the weight over the whole length of the canoe.

Sometimes temporary rafts of logs were used to cross streams or as shore leads onto the ice of a lake. Both the Nahani and the Loucheux lived in areas where streams vary from season to season. Melting snow in spring turned most streams flowing east from the Cordillera into dangerous torrents. Later in the season they shrank to shallow watercourses. The people developed a simple temporary craft for the short flood season by stretching green moose hide over a wood frame. Journeys could only be made downstream. At the end of the voyage the frame was abandoned and the hide covering used to erect a shelter.

When several independent family groups came together at a favourite fishery or hunting place, it was a time of rejoicing, communal dancing and games. The kind of dancing varied with the occasion. Some involved feasting and the exchange of gifts, but most were simply dances to release excess energy and express joy. The step was a kind of shuffle. with women taking smaller steps than the men and the whole group moving around a central fire. Music was provided by a drum or drums. The drum generally consisted of a single hide, from which the hair had been removed, stretched over a willow frame. It had a handle attached and it was beaten with a heavy stick to produce a resonant booming sound. The drummer often sand an accompaniment and was joined by the dancers. Some dances were endurance contests and were performed to exhaustion.

Games and contests also took place during these reunions. Simple guessing games, gambling games, and games of strength and skill with weapons were all common. Minor disputes were settled by a wrestling match

## **Pre-History**

The modern history of the Indians of the Northwest and Yukon Territories dates from their first contact with Europeans in the middle of the 18th century. Of their ancient history little is known, for they kept only oral records. The archaeologist has uncovered some of it and work continues in many parts of the north every year.

The question of how long man has inhabited North America may never be answered. In 1947 a fossil man was discovered in Mexico under conditions that assured he lived here between 10 and 15 thousand years ago. Compared with fossils discovered in Europe that have been scientifically dated, this span of years seems relatively short. Discoveries of finely manufactured stone points and indications of man-made fire sites near the bones of animals now extinct, indicate that man was here as much as 25 thousand years ago, in glacial times.

Scientific evidence indicates that at least four greatice ages took place on this continent. The last one began to recede about 50 thousand years ago. It covered the interior plateau of British Columbia with a coating of ice 3,000 feet thick. East of the Rocky Mountains the glacier slid down onto the plains toward the oncoming Laurentian ice sheet which was moving southwest. Geologists tell us that it is quite likely that the two ice sheets did not meet, leaving an exposed, narrow corridor of land running roughly from northwest to southeast.

The lowlands of Alaska on the Bering Strait side, a considerable portion of central Alaska and the Yukon valley, are not glaciated. It is possible that as early as 25 to 30 thousand years ago a relatively icefree migration route could have existed from Alaska along the upper portions of the Mackenzie River, through the Yukon and southeast along a narrow strip in the vicinity of the present Alberta-Saskatchewan border. The oceans were much lower during the Ice Age and the present Aleutian Islands might have been a continuous causeway to Asia.

During this period, Asiatic hunters stalking big game animals might have followed them across the land bridge into Alaska. From there they divided into many groups, always moving south through the forested land which borders the Yukon River. to eventually reach the Mackenzie River corridor. Archaeological evidence uncovered in the Great Bear Lake area and several sites in the southern Yukon confirm the route. No one really knows why the migrations ceased or when. Most authorities agree that with the exception of the Eskimos in the north, the last Indians came some six to eight thousand years ago. Artifacts found in the Great Bear Lake area have been estimated to be seven thousand years old.

The most recent of the migrants were the Déné or Athapascans. Of all the Indian language groups in North America, theirs is the most widespread and is in evidence from the Bering Sea to New Mexico. It includes the Haida of the Queen Charlotte Islands and the Tlinglit of the Northwest Pacific Coast. The most famous are the Navajo and Apache of the southwest. The Beaver, Carrier, Chilcotin and Sekani people of the British Columbia interior belong to the same family. One small group, the Sarcee, have within recorded history moved from the north to join with the Blackfoot in southern Alberta.

#### The Fur Trade

The way of life practised by the Indians of the Yukon and Northwest Territories was not disturbed by the arrival of Europeans in Canada until the establishment of a Hudson's Bay Company post on the Churchill River in 1717. Goods from this post trickled to them through internal trade, as they did from the Russian posts in Alaska. The first white trader to penetrate their country was Samuel Hearne, an employee of the Hudson's Bay Company, who reached the mouth of the Coppermine River with a band of Chipewyans in 1771. His overland trek was in search of native copper and he did not immediately engage in the fur trade

In 1789 Alexander Mackenzie, a fur trader with the Northwest Company of Montreal, travelled by canoe from his post on Lake Athabasca, past Fort Resolution which had been built on Great Slave lake in 1786, and thence down the river that bears his name to the Arctic Ocean. His reports opened the fur trade to the Northwest Company and to a host of private traders and wintering partners.

Roderic Mackenzie, a cousin of the explorer, began trading at the outlet of Great Slave Lake in 1790 and discovered the commercial value of the fish in the lake. The dried meat diet of the plains traders was changed to fish in the north. After 1793, the Dogribs were encouraged to trade at a post on Lac la Martre and become middlemen in the trade with the Hare Indians further north. The first post built on the Mackenzie River was on the right bank near the entrance to the Trout Lake River. It was erected by Duncan Livingston. In 1799 Livingston and his companion John Sutherland built a house on Great Bear Lake but it was never used as a trading post. Both men and their party were killed by Eskimos when they ventured beyond Arctic Red River the same year.

In 1800 the Trout River post was abandoned and two new posts started by John Thompson. One was the Great Bear Lake post later called Fort Franklin; the other was Rocky Mountain post at the mouth of the North Nahanni River.

At the turn of the century rivalry within the Northwest Company created a new trading firm called the XY Company. They built competing posts in many places until 1804 when they reunited with the Northwest Company. Many of the posts were then abandoned, though their names appear on a map made in 1822 and in Captain Sir John Franklin's narrative of his Arctic journey in 1828.

The period after the reuniting of the two companies, until a union was made with the Hudson's Bay Company in 1821, was one of intense activity. Profits were greatly reduced by a famine in 1810 and again when the War of 1812 prevented the annual supply of provisions from reaching the fur country. The Indians attacked and destroyed Fort Nelson and its inhabitants in the winter of 1812-13. The return of furs from the region was so poor that the Montreal shareholders decided to abandon the Mackenzie country in 1815. They did not return again until 1818 when they reopened trade with the Indians at Fort Liard, Fort Norman and Fort Good Hope.





Moose hide (left) & moose meat (right) drying outside, Kutchin Indian cabins at Burwash Landing, Kluane Lake, Yukon; National Museums of Canada



The union of 1821 gave to the Hudson's Bay Company a complete monopoly on all trade in the northern half of the continent. One improvement that benefited the inhabitants of the Mackenzie drainage system was the more constant and varied supply of goods. The new management contacted the Nahani Indians and, further north, changed the site of Fort Good Hope to suit the Loucheux hunters. Fort Norman was moved downstream to become a trading point for the Hare Indians. The company also introduced the use of trading boats on the Mackenzie River. To harvest the muskrat in the Mackenzie delta they built Fort McPherson in 1840. Seventy-two years later they founded Aklavik in the delta.

The Hudson's Bay Company carried out many journeys of exploration in what was then Rupert's Land. By mid-century the whole area was fairly well mapped, except for the Eskimo country. Many posts were built and abandoned during this period in a process of trial and error, but by 1850 most of the settlements that exist today had been founded. As the sole proprietors of the country the settlers were, in addition to being businessmen, its government.

In 1870 the new Dominion of Canada purchased all of Rupert's Land from the Company. Fur remained their chief reason for keeping up their posts, even though they had lost the exclusive right to it. A survey shows that between 1870 and 1970 no fewer than 535 separate trading posts were operated within the boundaries of the present Northwest Territories and Yukon at one time or another. After 1890 access to the north was made easier with the building of the railway to Edmonton and the operation of steamboats on northern waters. This brought the free-trader into the area in competition with the Company and greatly increased the need for more furs. Non-company posts were set up at many points. In addition many non-Indians actively pursued trapping operations on their own in competition with the Indian hunter. This was especially true when fur prices reached an all-time high following the First World War and again during the Great Depression when other work was scarce in the south.

The Northwest Game Act of 1917 was the first attempt ever made to regulate the fur trade. Among other things the Act limited the right to trade without a licence to Indians, Eskimos or mixed bloods who were bona-fide residents of the Northwest Territories. All licensed traders had to make an annual return, listing the species of furs and the quantity of each sold. Many of the trading companies had agents resident in the Territories who collected furs for them.

Major firms such as Hislop and Nagle, Northern Traders Limited, Lamson and Hubbard Canadian Company, Revillon Frères Ltd. and the Canalaska Trading Company all founded in the late 19th or early in the 20th century are no longer in business. By 1939 all were liquidated and only the Hudson's Bay Company survived. Their only competition of any note today are the local co-operatives in isolated settlements.

Due to shortage of game, restrictions had to be set on hunting and trapping in 1938. Only native people and white men who were already in possession of valid permits were allowed traplines. The Second World War brought an end to white trapping as many left to enlist. By the early 1950s there were only half as many trading posts as there were before the war. Many Hudson's Bay Company stores today consider their retail trade more important than the fur business.

In 1970 there were 69 licensed fur trading establishments at 54 locations. Though the fur industry has declined since 1946 when it was the main source of income in the Northwest Territories and Yukon, most of the Indian population have been dependent on it or engaged in it during their lifetime. Today many families earn part of their cash income from it.

### **Indian Administration**

The Canadian Government purchased Rupert's Land from the Hudson's Bay Company in 1870. The Company which had exercised almost sovereign rights in the vast territory for 200 years maintained its commercial advantage without monopoly, but the administration of civil affairs passed to the federal government. Early in the 20th century the territory held by Ontario. Manitoba, Saskatchewan and Alberta reached north to the 60th parallel. The present Northwest Territories were created, and include the Arctic Islands transferred to Canada by the United Kingdom in 1880. The Yukon was made a separate territory by an Act of Parliament in June 1898. Under the terms of the British North America Act of 1867. the administration and welfare of the Indians living in both territories was a federal responsibility.

Gold was discovered in the Yukon in the 1850s and there was some prospecting, but it was not until the discoveries of 1896 that a gold rush began. Thousands of gold-seekers from every part of the world poured into the Klondike. Inspector Charles Constantine of the North West Mounted Police, who had been in the Yukon in 1894, was sent back again. He was empowered to act for "the Superintendent General of Indian Affairs in the Yukon country, to deal with the Indians in that country, and to take such action as he can within the law, as may seem to him advisable in their interest; it being understood that no authority has been given him to make or negotiate any treaty with any of the Indians of that country, or to incur any expenditure or bind the Department of Indian Affairs or the Government of Canada to any expenditure other than may be absolutely necessary for the relief of actual cases of destitution".

During the late 1890's and early 1900's the Bishop of Mackenzie River, the Right Reverend W. C. Bompas, requested help for the Yukon Indians in the form of medical attention, relief, land and education. The North West Mounted Police were given the task of granting relief and medical attention under the supervision of the Commissioner of the Yukon Territory. Sites for woodlots and settlements were set aside for the use and benefit of Indians only. In 1914 an Indian Superintendent took up residence in Dawson.

On the recommendation of the Commissioner of the North West Mounted Police, the federal government set up a commission to make a treaty with the Indians living in the provisional district of Athabaska, in what is now northern Alberta. Treaty officers began meetings with the Indians at Lesser Slave Lake in the summer of 1899, and the first three signatures were put on Treaty Number Eight. During the year the commissioners met many Indians who lived north of the post at Fort Chipewyan. Since they were of the same tribes and lived the same lives. as those in the Athabaska District. James A. Macrae was appointed a Commissioner in 1900 to take adhesions to Treaty Eight from the Indians at Fort St. John, B.C. and those who came to trade at Fort Resolution. The Dogribs, Chipewyans and Yellowknives of Great Slave Lake and the Slaves of Lower Hav River were all added to the treaty. In all, 1,218 Territorial and British Columbia Indians were added to Treaty Eight, making a total of 3.323 receiving treaty money under it.

Provision was made in the treaty for reserve lands on the basis of one square mile per family of five when such lands were needed; in the meantime no restrictions were placed on hunting and trapping. Provision was also made to furnish machinery, seed and cattle to those who wished to take up farming on reserve lands when they were ready. The government agreed to pay the salaries of teachers. An annual grant for ammunition and twine was provided for those who continued the traditional way of life.

The Fort Smith Indian Agency was opened in June 1911 to serve those Indians who had adhered to Treaty Number Eight. The same year an agency opened at Fort Simpson to serve the then non-treaty Indians of the Mackenzie basin and other areas. The Fort Simpson Agency included a sawmill that provided lumber for roofing cabins and making windows and doors. A demonstration farm and gardens were laid out.

Fur and game animals in the Fort Simpson area were becoming very scarce by 1911. The local agent suggested a closed season on hunting and trapping and a large supply of provisions to prevent the cycle of hunger and starvation.

The years of the First World War brought extreme hardship to the north. Fur prices dropped and supplies were scarce. Many of the people returned to hunting to provide food. Fortunately the caribou still travelled their old routes and mountain sheep could be hunted in nearby ranges. Many of the younger Indians made their way to Edmonton to join the services.

In 1898 and again in 1910 there had been some agitation for a treaty with the Indians of the Mackenzie Valley. But because few settlers came to live permanently in the area a treaty was not felt to be necessary. In the summer of 1921, seven chiefs and 12 headmen signed Treaty Number Eleven for their people. In all, 1,915 Indians received treaty money that year in return for ceding title to 372,000 square miles of land to the Crown, Provision was made in the treaty for the setting aside of reserve lands at such time as the people indicated their need for them. To date this has not been done.

An Indian Agency was set up at Fort Resolution in 1926. Indian communities were established at Teslin Post and Nesutlin in the Yukon in 1930.

The Second World War brought intense activity to many parts of the north, which employed many of the Indian men especially in construction. Construction on the Alcan Highway, now the Alaska Highway, was begun in 1942. Land clearing, bridge building and trucking employed anyone who wanted to work. The same year the Canal Project was begun, with drilling at Norman Wells, the construction of an oil refinery at Whitehorse and the building of a pipeline between the two centres.

In 1945 the responsibility for med ical and hospital care for the Indian of the Northwest Territories and Yukon was transferred to the Department of National Health and Welfare. The Department of Indian Affairs had taken over the former mission hospital at Fort Norman and had it modernized to handle many o the cases that would have been ser outside for treatment. Federal gran were given to other mission hospitals to help them modernize their facilities and to obtain proper staff. The hospital at Fort Norman was destroyed by fire in 1946.

ndian administration in the Northvest Territories was reorganized in 949 with the creation of more egional offices and recruiting of nore trained personnel. Economic and community development became major concerns.

To prevent periods of famine folowing periods of plenty, community cold storage plants were installed at Fort Resolution in 1950. They were also installed for the storage of fresh meat and fish at Fort Providence and Fort Rae in 1952 and at Snowdrift and Fort Franklin in 1955. The sysem worked so well that 12 more communities had built them by 1964.

In 1950 a small Indian settlement was established on Latham Island at Yellowknife, and a number of houses erected with government assistance. In 1955 building lots were cleared and six new houses constructed on the Indian settlement near Whitehorse. New wells and a pumphouse were provided. Small sawmills were set up to provide the raw material for the people to make improvements to existing houses. Home management was taught through the first 'Homemakers Clubs' established in Mayo and Teslin in 1960. The marketing of handicrafts was promoted. Jackets, gloves, mukluks and moccasins of the highest quality found good markets in the south, and federal action was taken to protect articles of Indian manufacture from foreign counterfeit imports.

In 1958 a new band council was chosen at Old Crow for the first time. using the secret ballot. More and more bands have since adopted the elective system and are taking an active part in the management of their own communities. The Indians have developed political organizations in both the Yukon and the Northwest Territories. They have become the spokesmen for the people on environment, welfare, education, land rights and many other topics. The Indian Brotherhood of the Northwest Territories and the Yukon Native Brotherhood are members of the National Indian Brotherhood and thus have considerable influence on government and public opinion.

### Conservation

In order to maintain the wildlife in the north for fur and food for future generations, both federal and territorial agencies are engaged in conservation programs. Forest fires and sometimes the extreme cold, such as the cold wave that covered the Yukon in 1948, all reduce the wildlife population in large areas. Forest fire fighting services have been in operation since 1914 when the Forestry Branch operated a patrol vessel on the Lower Slave River. Many Indians are employed as fire watchers in fire fighting operations.

In 1923 the federal government took steps to assist and maintain the fur industry with the establishment of the first native game preserves. Trapping in the preserves was restricted to Indians, Eskimos and Métis who lived the Indian way of life. Three preserves were established: the Yellowknife Preserve of 70,000 acres; the Slave River Preserve. 2,152 acres, and the Peel River Preserve with 3,300 acres. in 1926 the Arctic Islands Preserve, containing 571,605 acres was set aside and the Mackenzie Mountain Preserve, with 69,440 acres, was set aside in 1938.

Trapping is forbidden in the Thelon and Twin Islands game sanctuaries. The Thelon Sanctuary which covers 15,000 square miles, contains the largest remaining herds of musk-ox in North America. It is also in the path of migrating barren ground caribou. Trapping in Wood Buffalo Park is permitted, under rigid control. The herds of wood bison or buffalo are protected, although some are slaughtered annually under supervision to improve the herd. In 1970 the herd numbered 12,000. In 1922 a Royal Commission was appointed to study the feasibility of herding reindeer and muskoxen. Reindeer herding was an ancient occupation among the Laplanders of Scandinavia and the animals had been domesticated by the Siberians, who sold a herd to an Alaska company toward the end of the 19th century. On the recommendation of the Royal Commission a 6,000 square mile range was selected on the east side of the Mackenzie delta. In December 1929 Andre Bahr, a veteran Lapp herder who had been living in retirement. began to drive 3,000 animals from western Alaska to the Mackenzie. The journey lasted five difficult years. Wolves and blizzards decimated the herds, while many strayed to join the wild caribou or by instinct tried to return to their home range. In March 1935, 2,370 reindeer, many of them young ones born on the journey, arrived over the ice at the east side of the Mackenzie River. The herd is still carefully managed, although it never grew to the numbers originally expected.

A fishing industry was organized in the Northwest Territories when the Mackenzie Highway opened a route to the south. Commercial fishing on Great Slave Lake helped increase the cash income of the Indians. Through the co-operation of the Territorial Government and the federal Department of Fisheries steps were taken to reserve fishing grounds for the domestic use of the people living near the lake. Commercial fishing was also developed at Hay River and is carried on by Indians. Equipment was obtained on a repayment basis.



Chipewyan Indian girl and Whites at Ft. Resolution; J. A. Mason



ndian houses, Chipewyan, Smith landind, t. Smith; J. A. Mason



In 1956 the Department of Indian Affairs initiated trout and whitefish operations on Great Slave Lake and supplied equipment, transportation and food to the Indians for a project at Trout Rock. The catch exceeded 100,000 pounds that year. The success was followed the next year by projects at Snowdrift and Willow Lake near Fort Simpson.

In 1954 three Indians were trained in the art of live beaver trapping. Live beaver were planted in areas that had been over-trapped. From time to time assistance is extended to hunting groups to enable them to reach isolated areas where game, especially caribou, is plentiful. The meat from these community hunts is stored in freezers in the permanent community.

### **Early Missions**

The first missionaries to enter the north were members of the Roman Catholic Oblate order. In 1848 Father Henri Faraud reached Great Slave Lake. He was to remain with the Chipewyan for 18 years as a missionary and as vicar of the Mackenzie District. He wrote an abridged version of the New Testament in Chipewyan.

In 1858, Father Pierre Henri Grolier rebuilt the mission at Fort Resolution. Father Grolier founded other missions at Fort Providence, Fort Simpson, Fort Norman and Fort Good Hope and also established the first permanent mission above the Arctic Circle at Fort McPherson in 1860. He died in 1864 at the age of 38 and is buried at Fort Good Hope.

Much of the missionary work by Catholic priests is due to the efforts of Father Alexandre Taché who became Bishop of Red River. He established St. Raphaël mission of the Athabaska River in 1847 and from there missionaries were in constant contact with the wandering bands of Chipewyan.

Father Valentin Végréville, who was fluent in the Cree and Assiniboine languages, arrived in 1852 to study the Chipewyan tongue. He wrote a grammar of the language as well as many papers on ethnology.

Perhaps the most noted of all the Oblates is Father Emile Petitot. For a period of 20 years, beginning in 1862, he covered the whole territory. He was the first missionary to visit Great Bear Lake (1866) and met the Eskimo in 1865. He was the author of many papers on the folklore and languages of the Chipewyan, Slave, Hare, Dogrib and Kutchin people, leaving an authentic record that is very useful today, especially to the Indian people themselves.

Bishop Grandin founded the Providence Mission at Fort Providence in 1861 and encouraged the Grey Nuns of Montreal to come in 1867. A mission school was opened that year with 11 pupils. The mission at Hay River was opened in 1869 and after some years of operation closed down. It re-opened in 1900. In 1902 when Gabriel Joseph Breynat was consecrated Bishop of the Mackenzie his diocese extended from Fort Smith to Arctic Red River. There were 10 churches and Indian children were receiving the rudiments of education at the larger establishments. The Grey Nuns built a hospital at Fort Smith in 1888 and a

convent and school at Fort Resolution in 1903. In 1914 they set up a hospital at Fort Simpson in a building furnished by the federal government.

The Church of England first entered the missionary field in the north in 1858 when Archdeacon James Hunter made a visit to the Mackenzie River. The next year he sent Rev. W. W. Kirkby to establish mission at Fort Simpson. With the assistance of the Hudson's Bay Company he built a church and school at the post. In 1862 he followed the Mackenzie River, then over the divide to the Yukon, preac ing to the Kutchin people and making a study of their language. Ir 1869 he was sent to York Factory. I wrote a number of texts and made translations into the Chipewyan an Slave languages.

The work begun by Rev. Kirkby was continued by Archdeacon Robert McDonald who established St. Mathew's Mission on the Peel River, just above the Arctic Circle. He devoted himself to the study of the Kutchin language and in 1885 bublished the Book of Common Prayer in Kutchin. He translated the complete Bible in 1889 using a form of syllabics of his own invention. He ater became Bishop of the Yukon.

In 1865 Reverend William C. Bompas arrived from England, He was later named Bishop of Athabasca and then Bishop of the Mackenzie. For 25 years he worked among the Chipewyan, Dogrib, Beaver, Slave and Kutchin peoples. He wrote a primer on each of the languages for the guidance of future ministers. His concern for the people reached beyond the Gospel and he often brought their condition to the attention of the federal government. He built a school at Fort Norman to care for the orphans left by the scarlet fever epidemic in 1865. By 1875 there were Church of England missions at Fort McPherson, Fort Norman, Fort Simpson, Fort Rae and Hay River Fort. There were over 100 children attending the various mission schools.

In 1893 the Slave Indians of Hay River asked for a Protestant minister and Mr. T. J. Marsh went to them. A small group of people were living in tents on the bank of the river when he arrived. The people built him a one room log building for a mission. With his own hands he later built a house, chapel and a school for the children to attend when the annual hunting cycle permitted instruction.

The Anglican Diocese of Mackenzie River was divided in 1890 with Bishop W. D. Reeve administering the eastern portion and Bishop Bompas working along the Yukon River. In 1904 a mission school was built at Carcross (Caribou Crossing).

In the early days financial help for the mission was provided by the Society for Promoting Christian Knowledge and the Church Missionary Society of London.

### Education

The early education of the Indians of the Yukon and Northwest Territories was provided by the missionaries. The first record of a government grant to a school north of the 60th parallel was in 1894 when the school at Fort Resolution received a special grant of \$200 from the Department of Indian Affairs. The school, which was sponsored by the Church of England, had an enrolment of 31 pupils.

In 1896 the Providence Mission, which had 26 pupils under Roman Catholic direction, was voted \$200. The Church of England school at Fort McPherson received a grant in 1899 and the following year grants were made to Buxton Mission in the Yukon, St. Peter's Mission at Hay River and St. David's Mission at Fort Simpson.

In 1903 the Church of England boarding school at Hay River received a grant of \$72 for each of its 20 pupils. The following year the Roman Catholic boarding school at Fort Resolution received the same grant for 25 pupils. In 1907 Providence Mission became a boarding school, with 25 pupils.

The Roman Catholic boarding schools at Fort Resolution and Fort Providence made quick progress as did the Church of England boarding schools at Hay River and Carcross; completely equipped buildings and large gardens helped provide training in agriculture for the boys. The girls were instructed in household work

By 1917 there were nine Church of England day schools in the Yukon and three in the Northwest Territories. The Northwest Territories had one Roman Catholic school.

In 1922 the Department of Indian Affairs assumed responsibility for St. Paul's Hostel at Dawson, which was maintained by the Church of England. A mission school was opened at Aklavik in 1926.

The education of Indian children in the Territories continued in day and residential schools operated by the missions with financial assistance from the government. There were residential schools maintained by the Church of England mission at Aklavik and by the Roman Catholic missions at Fort Resolution, Fort Providence and Aklavik. In addition to the subjects generally taught in primary schools, special emphasis was given to manual and domestic training and hygiene.

In April 1955 an agreement was reached with the commissioner of the Northwest Territories for that administration to take over the education of Indian children. The Yukon Territorial Government followed in 1958 at Dawson and subsequently at Whitehorse.

In 1958 Indian students began attending Sir John Franklin vocational school in Yellowknife. The girls took commercial and home economics courses, and the boys took carpentry and mechanics. Night classes for adults were conducted at Jean Marie River and sewing classes were held for Indian women at Fort Simpson, Fort Norman, Fort McPherson and Fort Good Hope. Day schools were organized in every settlement along the Mackenzie River and temporary foster homes were provided for some 50 children so that they could attend school while their parents followed the traplines.



ndians in canoe on Great Slave Lake, Pogrib; J. A. Mason





hipewyan Indians, Ft. Resolution; J. A. fason



In 1957 a new school was opened at Fort Smith, and summer schools were set up at Nahanni, Fort Wrigley and Lac La Martre for children who were away with their parents on the traplines during the regular school term. The Aklavik Residential School closed in 1959 and a government residential school was built in its place.

In 1960 a school district was organized in the Yukon with a full-time superintendent who supervised Indian education throughout the district. Hostels were opened at Whitehorse, enabling every Indian child in the Yukon to obtain an education. Indian children were admitted to school at the same age as non-Indians. Students living at the hostels attended local schools with non-Indian children and a teacheradviser was appointed to give children additional instruction when necessary after schools hours.

In 1965 there were 1,786 Indians enrolled in schools in the Northwest Territories while in the Yukon there were 596

Since that time there have been major developments in the education of the northern Indian in the Northwest Territories. One of these is the use of Indian classrooms assistants at the Grade 8 or 9 level in smaller schools where the enrolment is predominantly Indian. Candidates are given special training for one month each year in addition to the experience they acquire while working under the supervision of a teacher during the school term.

In September 1968 the Territories launched an experimental teacher education program for native students. The program has given 15 students one year of professional training and academic enrichment in Yellowknife which prepared them to assume responsibility in their classrooms.

Another 18 students, most of them Indians, are now being trained under an expanded program which begins at the Grade 11 or 12 level based on the Alberta curriculum; after two years of training and internship they will take charge of a classroom. During a five year period they will complete the requirements for a degree in both Alberta and the Northwest Territories.

In co-operation with the Department of Indian Affairs, the Territorial Government is now collecting stories and legends of the Dogrib people for use in classrooms. The material is being gathered in both tape and text form to be used in developing elementary level readers and in social studies. The project will also produce a Dogrib grammar and dictionary.

Another development is the increasing participation in education of the people in each community by means of advisory committees; an attempt to involve residents in determining the form and content of the education and the instruction given the children.

A significant example of this is seen in the Rae Edzo area where an elected school committee will operate and manage a special experimental school-hostel complex. The project opened at the new Edzo townsite in January 1972. The Edzo project is similar to the Rough Rock Experimental School in Arizona, which the Edzo Committee visited and from which it obtained many of the ideas it hopes to apply in the Rae area.

Today the field of adult education, home management training, education on housing, leadership and basic training in developing skills have all been expanded to cope with increasing demand in the north.

The establishment of an Adult Vocational Training Centre at Fort Smith where 24 trainees took a heavy duty operator's course in 1968 now accommodates 100 students in 10 courses. Students may obtain training in telecommunications, clerical-typing, certified nursing assistance, pre-employment carpentry, heavy duty mechanics, oil burner mechanics, heavy equipment operation. There are also courses in basic skill development and academic upgrading.

Indian students from the north usually continue their training elsewhere, particularly in technical colleges in Alberta as well as at the University of Alberta.

Young native people are now training to enter the teaching profession and in September 1969 thirteen Indians and Métis began teaching in elementary schools throughout the Mackenzie area. Twelve more began their teacher education in September 1970 and prospects for further development of this program appear very favourable, according to officials of the Government of the Northwest Territories.

The Territorial Government operates a completely integrated school system as was done by the federal government before the administration of the system changed hands in April 1969. Although there is no racial segregation in the school system, one or two smaller schools in the Indian communities have only Indian enrolment.

The Government of the Northwest Territories runs 55 schools with 549 teachers. In addition, one public school district and one Roman Cath olic separate school district are operated at Yellowknife. As of 1970 there was a total enrolment of 10.291, of which 4,264 are Eskimos and 1.731 are Indians. Of this total. 1.280 students are accommodated in eight large student residences. Free correspondence courses and financial assistance are available to any student in a settlement where conventional instruction is not available. There is a full range of courses available in the school system; industrial arts, home economics, commercial, technical and occupational training. The Continuing and Special Education Program pro vides courses and financial assistance to residents who have left the school system or are taking posthigh school training.

#### resent Conditions

he pattern of life among the Indians fthe Northwest Territories and the ukon is rapidly changing, although nere are still some families who live ff the land entirely. There is still a easonal movement in all the larger ommunities of part of the popuation as families go to the fish amps and organized hunting pares seek fresh meat in season. The Ild trading economy has given way o a cash or credit system. Although ur continues to bring in cash, seaonal and steady wage employment, velfare payments and allowances or the aged and for children are the nost important sources of income. Fur marketed in 1969/70 was valued tt \$934,000. Commercial fishing nainly on Great Slave Lake proluced 2,464 tons of fish, mostly vhitefish and lake trout. Guiding and vork on oil exploration survey crews gives seasonal wage employment to nany young men.

There is much closer contact with the outside world than ever before and a large choice of goods is available through mail-order houses. The CBC Northern Service operates radio stations throughout the area. supplemented by low power relay stations. Broadcasts are made in all the local Indian languages as part of general programming. Video taped 'frontier packages' provide several hours of television in the larger centres daily. A new communication satellite 'Anik' will be joined by two more, extending television service and instant communication with the rest of the world. Existing telephone communication is by radio-telephone and land line.

Once isolated except for the barge traffic in the summer, the entire Mackenzie District is now served by scheduled and charter aircraft. The Mackenzie Highway connects Yellowknife and other more southerly settlements with the highways of Alberta. The Dempster Highway when completed will connect the more northerly settlements with the south. There is a rail link between Pine Point and Grimshaw, Alberta.

Water transportation is still the best means of moving heavy equipment and bulk supplies. The Mackenzie River system is 1,700 miles long. In the winter of 1971 the first heavy equipment was moved by truck from Edmonton to Inuvik over a winter road bulldozed across the frozen tundra.

For most of the Indian population each of the four seasons has its own special activities. Autumn begins early in September. It is a short season that ends when the rivers and lakes freeze and the first snow falls. Families with children of school age leave their temporary summer hunting shacks and tents and return to their settlements. Ice fishing begins for dog and human food. Winter firewood is gathered, and stacked outside the house.

The winter trapping season begins when the marten, mink, lynx, otter, weasel, fisher, beaver and fox are prime. Traplines are registered with the government and the men usually trap alone. The trapline is checked about twice a week. Moose or caribou are shot to supply fresh meat and bait for traps. Rabbits are snared, usually by the hunter's wife.

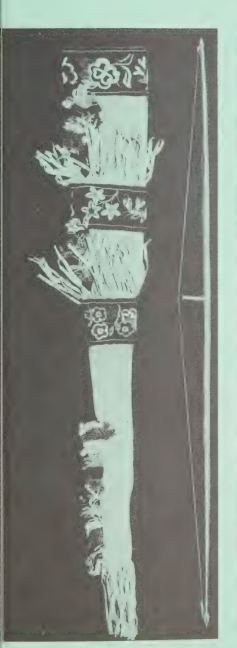
As all the Indians are members of one of the several Christian congregations, Christmas is an important occasion and most people return to the main settlement for a few days or until the New Year. Easter is another important celebration and a time to sell or trade pelts.

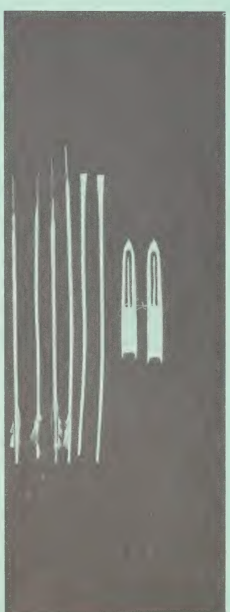
Spring lasts from early May to the middle of June. This is a busy time in the delta and other muskrat areas. The hunters usually have camps that require only light repair each season.

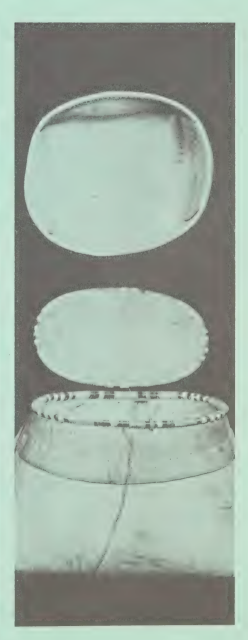
Summer begins in the second week of June and lasts until the end of August. It is the time when children are home from school, often from residential school or from the south. Families gather for visits and many people move into tents. Canoes and outboard motor are repaired, and when the weather permits, gardens are sown.

Gun case—Dog rib, Arrows—Slave, Bow-Dog rib, Netting needles—Slave; D. Leechman

Birch bark tray, Dogrib, Wooden plate— Slave, Birch bark basket—Chipewyan, National Museums of Canada









Dogrib chief pulling big trout (McVicar Bay camp); C. B. Osgood



Indian in canoe drawing gill net, Dogrib, Ft. Rae; J. A. Mason

## Population

The first available census figures for the Yukon and the Northwest Terriories are for 1895. They report 2,600 ndians in the Yukon and 4,376 in the Northwest Territories.

Population figures became more accurate after 1912 when the boundaries were defined in their present form. That year the Yukon and a population of 1,389 and there were 3,589 living in the Northwest Territories. After several years of decline the population stabilized and then began to increase steadily. In 1972 there were 2,611 Indians in the Yukon and 6,829 in the Northwest Territories.

### BIBLIOGRAPHY

- Brandon, William, The American Heritage Book of Indians, New York, American Heritage Publishing Co., Inc., 1961.
- 2. Camsell, Charles, Son of the North, Toronto, Ryerson Press, 1954.
- Cody, H. A. An Apostle of the North, New York, Dutton and Company, 1913.
- Cohen, Ronald, An Anthropological Survey of Communities in Mackenzie-Slave Lake Region of Canada, Ottawa, 1962.
- 5. Duchaussois, Rev. P., The Grey Nuns in the Far North, McClelland and Stewart, Toronto, 1919.
- 6. Franklin, John, Narrative of a Journey to the Shores of the Polar Sea, London, J. Murray, 1823.
- 7. Hearne, S., A Journey from Prince of Wale's Fort on Hudson's Bay to the Northern Ocean, Toronto, Macmillan, 1958.

- 8. Hodge, Frederick W., Handbook of Indians of Canada, Ottawa, King's Printer, 1913.
- 9. Innis, H. A., The Fur Trade In Canada, Toronto, University of Toronto Press, 1956.
- Jenness, Diamond, Indians of Canada, National Museum Bulletin Number 65, Ottawa, The Queen's Printer, 1955.
- 11. Mackenzie, A., Voyages from Montreal Through the Continent of North America to the Frozen and Pacific Oceans in 1789 and 1793, with an Account of the Rise and State of the Fur Trade. Philadelphia, John Morgan, 1802.
- 12. Osgood, C.B., Ethnography of the Great Bear Lake Indians. National Museum Bulletin No. 70, Ottawa, Queens Printer, 1931.
- 13. Voorhis, Ernest, Historic Forts and Trading Posts of the French Regime and the English Fur Trading Companies. Department of the Interior, Ottawa, King's Printer, 1930.
- Wormington, H. M., Ancient Manin North America, Denver Museum of Natural History, Denver, 1957.













- Hodge (Frederick W.): Handbook of Indians of Canada, Imprimeur du Roi, Ottawa, 1913.
- 9. Innis (H. A.); The Fur Irade In Canada; Presses de l'Université de Toronto, Toronto, 1956. 10. Jenness (Diamond): Indians of Can ses (Bulletin puméro 65 du Musée
- 10. Jenness (Diamond): Indians of Canada, Bulletin numéro 65 du Musée national, Imprimeur de la Reine, Ottawa, 1955.
- 11. Mackenzie (A.): Voyages from Montreal Through the Continent of North America to the Frozen and Pacific Oceans in 1789 and 1793, With an Account of the Rise and State of the Fur Trade, John Morgan, Philadelphie, 1802.
- 12. Osgood (C.B.): Ethnography of the Great Bear Lake Indians, Bulletin numéro 70 du Musée national, Impriment de la Reine. Ottawa, 1951.
- numero 70 du Musée national, Imprimeur de la Reine, Ottawa, 1951. 13. Voorhis (Ernest): Historic Forts and Trading Posts of the French Regime and the English Fur Trading Companies, Ministère de l'Intérieur,

Imprimeur du Hoi, Ottawa, 1930. 14. Wormington (H. M.): Ancient Man in North America, Musée d'histoire naturelle, Denver, 1957.

# Bibliographie

- 1. Brandon (Williams): The American Heritage Book of Indians, American Heritage Publishing Co., Inc., New York, 1961.
- 2. Camsell (Charles): Son of the North, Ryerson Press Toronto, 1954.
- 3. Cody (H. A.): An Apostle of the North, Dutton and Company, New York,
- 1913. 4. Cohen (Ronald): An Anthropological Survey of Communities in Mackenzie-Slave Lake Region of Canada, Ottawa, 1952.
- 5. Duchaussois (H. P.): Femmes héroiques, Toronto, 1919. 6. Franklin (John): Marrative of a Jour-
- ney to the Shores of the Polar Sea, J. Murray Londres, 1823.
  7. Hearne (S.): A Journey from Prince of Wale's Fort on Hudson's Bay to

the Northern Ocean, Macmillan,

Toronto, 1958.

# La population

ritoires du Nord-Ouest. dans le Yukon et 6,829 dans les 1 erment de 1972, 2,611 Indiens vivaient régulièrement. Selon le recenselation se stabilisa, puis s'accrût plusieurs années de déclin, la poputoires du Nord-Ouest 3,589. Après comptait 1,389 habitants et les Terriactuelles. Cette année-là, le Yukon laquelle furent tracées les limites plus exacts à partir de 1912, date à Les dénombrements devinrent dans les Territoires du Nord-Ouest. eu 2,600 Indiens au Yukon et 4,376 Ouest, qui eut lieu en 1885, il y aurait Yukon et des Territoires du Nord-Selon le premier recensement du

Etant donné que tous les Indiens sont chrétiens, Noël est une fête importante pour eux; la plupart des Indiens reviennent donc au village pour quelques jours ou jusqu'au Nouvel An. Pâques aussi est un jour de fête, et les Indiens y vendent ou y échangent leurs pelleteries.

du mois de mai et se termine au milieu de juin. C'est une saison de grande effervescence dans la région du delta et dans les endroits où les rats musqués abondent. Normalement, les chalets des chasseurs ne requièrent que très peu de réparations après l'hiver.

que le début de l'été qui ne se terminers qu'à la fin du mois d'août. Les enfants qu' à la fin du mois d'acole, souvent dans des pensionnats, parfois dans le Sud, sont de retour à la maison. Les familles se rendent visite et nombreux sont ceux qui vont loger sous la tente. On entreprend la réparation des canots et des moteurs et, si le temps est clément, on ensemence temps est clément, on ensemence un jardin.

maison. qu'on empile dehors près de la ramasse le bois à brûler pour l'hiver famille que pour les chiens. On recherche de nourriture tant pour la donne à la pêche sur la glace à la d'été et retournent au village. On s'araires construites pour la chasse leurs maisons ou leurs tentes tempoenfants d'âge scolaire quittent alors d'eau. Les familles qui ont des neige et du gel des lacs et des cours moment de la première chute de courte saison qui se termine au début de septembre; c'est une saison. L'automne commence au des occupations différentes selon la La plupart des Indiens vaquent à

Le piégeage en hiver commence au moment où les peaux de la marte, du vison, du du lynx, de la loutre, de la belette, du pékan, du castor et du renard sont les plus belles. Le gouvernement enregistre les territoires de piégeage; en règle générale, les hommes piègent seuls et visitent leurs pièges deux fois par semaine. On chasse le caribou ou l'orignal pour obtenir de la viande fraîche et de l'appât pour les pièges. Les fembers prennent le lièvre en tendant mes prennent le lièvre en tendant

des collets.

Le transport maritime demeure le Grimshaw, en Alberta. Theure actuelle entre Pine Point et port par chemin de fer se fait à Sud et les villages du Nord. Le transde Dempster servira de lien entre le l'Alberta. Une fois achevée, la route ges situés plus au sud aux routes de kenzie relie Yellowknife et les villaavions réguliers. La route du Macservi par des avions nolisés et des port. Aujourd'hui, le district est deslorsque les bacs assuraient le transisolé du reste du pays, sauf en été Mackenzie demeurait totalement Il fut un temps où le district de

meilleur moyen d'expédier l'équipement lourd et les marchandises en vrac. Le réseau hydrographique du Mackenzie mesure 1,700 milles de long. Au cours de l'hiver de 1971, des camions transportèrent pour la première fois, de l'outillage lourd, d'Edmonton à Inuvik, en empruntant la nouvelle route d'hiver qui traverse la toundra.

un réseau de lignes terrestres. se font par radiotéléphonie ou par les communications telephoniques reste du monde. A l'heure actuelle, communication instantanée avec le vaste territoire et établissant une satellites, desservant ainsi un plus "Anik", sera doublé par deux autres satellite de télécommunications, les plus gros centres. Un nouveau tées plusieurs heures par jour dans par magnétoscopie qui sont présenbrend des émissions enregistrées programmation d'avant-postes comindiennes parlèes dans la region. La émissions dans toutes les langues de radiodiffusion comprend des dans tout le territoire. Le programme stations relais de faible puissance exploite des stations de radio et des vice nordique de Radio-Canada ventes par correspondance. Le Serrer par l'intermédiaire de maisons de de produits qu'ils peuvent se procutants ont le choix d'un grand nombre avec le monde extérieur, et les habi-Il y a de plus en plus de relations

### La situation actuelle Le mode de vie des Indiens du

d'exploration pétrolière. comme guide ou avec une équipe salarié saisonnier en travaillant nes hommes trouvent un emploi et du corégone. Bon nombre de jeupoisson, en grande partie du touladi Esclaves, produit 2,464 tonnes de ciale, surtout au Grand lac des 934,000 dollars. La pêche commerries au cours de 1969-1970 rapporta tions familiales. La vente des pelletepensions de vieillesse et les allocaprestations d'assistance sociale, les tes sources de revenu demeurent les sonnier et stable, les plus importanrevenu ainsi qu'un emploi salarié saiteries continuent d'assurer un nomie de la traite. Bien que les pellemonnale a remplace l'ancienne écosont organisés. Une économie de pêche où des groupes de chasse familles se rendent aux camps de tion des plus gros villages; les d'une certaine partie de la populaencore un mouvement saisonnier duits de la terre. On remarque familles qui ne vivent que des proquoiqu'il y ait encore certaines Ouest se transforme rapidement, Yukon et des Territoires du Nord-

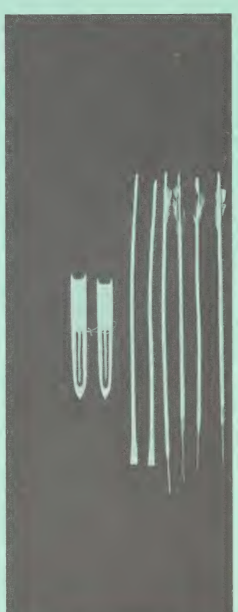


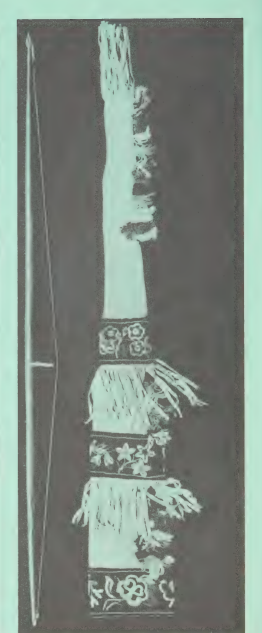
poobso Le chef de la tribu des Plats-Côtés de Chien tirant une grosse truite de l'eau (campement de la Baie McVicar); C. B.



Plat-Côté de Chien tirant un filet à mailles dans son canot, Fort Rae; J. A. Masson







désirés tout en bénéficiant d'une secondaire de prendre les cours poursuivre leur formation postont quitté l'école ou qui veulent été créé pour permettre aux gens qui nente et d'enseignement spécial a programme d'éducation permatechnique et professionnelle. Un ménager, la formation commerciale, l'art industriel, l'enseignement cours qui portent, entre autres, sur toires offrent un grand nombre de n'est pas offert. Les écoles des Terrivillages où l'enseignement régulier une aide financière aux élèves des par correspondance et il accorde rial offre un service gratuit des cours Territoires. Le gouvernement territoles huit grands foyers scolaires des part, 1,280 élèves sont logés dans esquimaux et 1,731 indiens. D'autres les des Territoires dont 4,264 sont total de 10,291 élèves dans les écotrict scolaire séparé. On compte un un district scolaire public et un dis-Ouest. Il existe aussi à Yellowknife tration des Territoires du Nordenseignants relèvent de l'adminis-Cinquante-cinq écoles et 549

Le plus souvent, les Indiens du Nord poursuivent leurs études à l'extérieur des Territoires soit dans les collèges techniques de L'Alberta ou à l'Université de l'Alberta. Bon nombre de jeunes suivent

maintenant des cours de formation pédagogique et, en septembre 1969, treize Indiens et Métis enseignaient dans les écoles primaires de la région du Mackenzie. Douze autres personnes commencèrent leur fortembre de 1970. Selon le gouvernetembre de 1970. Selon le gouvernetembre des Territoires du Nord-Ouest, le programme de formation des maîtres attire de plus en plus de candidats.

L'administration territoriale régit un système scolaire intégré comme le faisait le gouvernement fédéral avant que l'administration du système ne fût cédée au gouvernement territorial en avril 1969. Bien qu'il n'y ait point de ségrégation raciale dans les écoles territoriales, il arrive que les petites écoles de villagarive que les petites écoles de villagarive que les petites écoles de villagarive que les patites écoles de villagarive que les patites écoles de villagarive que pat des Indiens.

Ainsi, dans la région de Rae-Edzo, un comité scolaire élu a été institué pour administrer un foyer scolaire expérimental. Ce foyer devrait ouvrir ses portes au mois de septembre de 1971 dans le nouveau lotissement d'Edzo. Le projet d'Edzo est fort semblable à celui de la Rough Rock Experimental School en Arizona. Le comité d'Edzo a d'ailleurs visité le conité d'Edzo a d'ailleurs visité le centre américain dans l'espoir d'y puiser quelques idées qui pourraient être mises en pratique dans la région de Rae.

Dans le domaine de l'éducation des adultes, l'enseignement de l'é-conomie ménagère, de la construction domiciliaire et des cours visant à développer les qualités de chef et les autres aptitudes ont été élaborés afin de répondre aux besoins croissants du Nord.

En 1968, un centre de formation

professionnelle pour adultes fut établi à Fort Smith. À l'époque, 24 personnes suivaient des cours de conduite d'engins mécaniques lourds et, aujourd'hui, les 100 adultes inscrits ont un choix de dix cours, qui portent sur les télécommunications, la dactylographie, les soins d'aideinfirmière, la menuiserie, la mécanique et la conduite d'engins lourds, la mécanique de brûleur à combustible ilquide. De plus, des cours de formation générale et des cours de formation générale et des cours de recyclage sont offerts.

Gaine à fusil—Plats-Côtés de Chien, flèches—Esclaves, arc—Plats-Côtés de Chien, aiguilles à filet—Esclaves; D. Leechman

aide financière.

Plateau en écorce de bouleau—Plats-Ves; panier en écorce de bouleau—Montagnais; Musées nationaux du Canada

Dans le cadre d'un programme élargi qui s'applique dès la 1 1 e ou la 12 e année et qui est établi à partir des programmes d'études de l'Alberta, dix-huit autres élèves, Indiens pour la plupart, reçoivent maintenant une formation pédagogique. À la suite d'une formation et d'un stage pédagogique de deux ans, les mesure de prendre en charge une mesure de prendre en charge une classe d'élèves.

cours nécessaires à l'obtention du certificat d'aptitude professionnelle pour l'enseignement en Alberta et dans les Territoires du Nord-Ouest. Avec l'aide du ministère des Affaires indiennes le gouvernement terri-

res indiennes, le gouvernement territorial tente de rassembler des histoires et des légendes des Plats-côtésde-chien afin de les incorporer au
programme d'études. Les récits
seront recueillis à l'aide de bandes
magnétiques et de textes écrits et ils
seront utilisés pour l'initiation à la
lecture et pour des études sociales.
On projette aussi d'écrire une grammaire et un dictionnaire en la langue
des Plats-côtés-de-chien.

La création de comités consultatifs dans tous les villages permet aux habitants de participer davantage à la préparation des programmes scolaires.

> En 1965, 1,786 Indiens étaient inscrits dans les écoles des Territoires du Nord-Ouest et 596 dans les écoles du Yukon.

> Depuis lors, d'importants changements sont survenus dans l'enseignements sont survenus dans l'enseiritoires du Mord-Ouest. Une initiative, entre autres, consiste à engager des Indiens comme aides dans les classes de huitième ou de neuvième année dans les petites neuvième année dans les petites partie Indiens. Les candidats reçoivent un mois de formation spéciale par année, sans parler de l'expérience qu'ils acquièrent à travailler sux côtés d'un professeur pendant l'année scolaire.

gouvernements territoriaux firent l'essai d'un programme de formation de maîtres autochtones. Durant un an, quinze élèves reçurent une formation professionnelle et suivirent des cours de recyclage à Yellowknife afin de se préparer à l'enseignement.

Au mois de septembre de 1968, les

En 1957, une nouvelle école ouvrit ses portes à Fort Smith; des cours d'été furent offerts à Nahanni, à Fort Wrigley, et au lac La Martre aux enfants qui accompagnaient leurs parents dans les territoires de piégeage pendant l'année scolaire. L'Aklavik Residential School ferma ses portes en 1959 et fut remplacée par un internat du gouvernement. En 1960, un district scolaire fut

avaient besoin. heures de classe, aux enfants qui en leçons supplémentaires, après les conseiller fut chargé de donner des enfants non-Indiens; un enseignantmêmes écoles locales que les centres d'accueil fréquentaient les Indiens. Les élèves vivant dans les pour les enfants indiens et les nontion dans les écoles était le même voir une éducation. L'âge d'inscripenfants indiens du Yukon de recehorse, permettant ainsi à tous les tres d'accueil furent établis à White-Indiens dans tout le district. Des cenfonction de veiller à l'instruction des tendant permanent qui avait pour formé au Yukon; on nomma un surin-

En 1955, une entente fut conclue avec le Commissaire des Territoires du Nord-Ouest en vue de remettre entre les mains de l'Administration territoriale l'éducation des enfants indiens. Le gouvernement territorial du Yukon fit de même en 1958 à du Yukon, puis à Whitehorse.

cole pendant que leurs parents parces derniers puissent fréquenter l'éraires à quelque 50 enfants afin que trouva des foyers nourriciers tempodure du fleuve Mackenzie et l'on les villages qui se trouvaient en borexternats furent organisés dans tous McPherson et Fort Good Hope. Des Simpson, Fort Norman, Fort suivre des leçons de couture à Fort River et les femmes indiennes ont pu adultes furent donnés à Jean Marie mécanique. Des cours du soir pour apprenaient la menuiserie et la seignement ménager et les garçons vaient le cours commercial et l'en-Franklin, à Yellowknife. Les filles suiformation professionnelle Sir John mencèrent à fréquenter l'école de

couraient les territoires de piégeage.

Les pensionnats catholiques de Fort Resolution et de Fort Providence et les pensionnats anglicans de Hay River et de Carcross progressivent très rapidement. Les jeunes garçons disposaient de bâtiments bien équipés et de grands jardins pour acquérir une connaissance pour acquérir une connaissance

En 1917, on comptait neuf écoles anglicanes dans le Yukon et trois dans les Territoires du Nord-Ouest. Il n'y avait qu'une école catholique dans les Territoires du Nord-Ouest à cette époque.

gnement ménager.

A Dawson, St. Paul's Hostel était administré par l'Église anglicane mais, en 1922, le ministère des Affaires indiennes le prit en charge. En 1926, une école de mission ouvrit ses portes à Aklavik. Grâce à l'aide financière du gou-

vernement, les écoles et pensionnats de mission purent continuer de faire la classe aux enfants indiens des Territoires. Des pensionnats furent fondés par l'Église anglicane à la mission d'Aklavik et par l'Église catholique aux missions de Fort Resolution, de Fort Providence et d'Aklavik. En plus des matières d'Aklavik. En plus des matières écoles primaires, on donnait aussi écoles primaires, on donnait aussi des cours de travaux manuels, d'enseignement ménager et d'hygiène.

#### L'éducation

'uosdwis

Les missionnaires furent les premiers éducateurs des Indiens du Yukon et des Territoires du Nord-Ouest. Il semblerait que la première école au nord du 60e parallèle qui reçut une subvention du gouvernement fut l'école de Fort Resolution; en 1894, le ministère des Affaires indiennes lui allouait la somme de indiennes lui allouait la somme de l'Église anglicane comptait 31 l'Église anglicane comptait 31 élèves.

En 1896, l'école de la mission catholique de Providence, qui accueillait 26 élèves, reçut deux cents dollars du gouvernement. En 1899, l'école anglicane de Fort McPherson recevait une subvention et, au cours des années suivantes, d'autres allocations furent versées à d'autres allocations furent versées à

la mission St. Peter's à Hay River et à

la mission St. David's à Fort

En 1903, le pensionnat anglican de Hay River reçut une subvention de Asy River reçut une subvention de 72 dollars pour chacun des 20 élèves. L'année subvention pour recevait la même subvention pour ses 25 élèves. En 1907, la mission Providence se transforma en pensionnat et accueillit 25 élèves.

En 1890, le diocèse anglican du sous de chasse. qui s'y rendraient pendant les saipelle et d'une école pour les enfants fruction d'une maison, d'une cha-Marsh entreprit lui-même la consque temps plus tard, le révérend bois qui servait de presbytère. Quelnue maison d'une pièce en billes de habitants du village lui construisirent des tentes au bord de la rivière. Les petit groupe d'Indiens vivant dans 1. J. Marsh s'y rendit. Il y trouva un tant aille vivre parmi eux; le révérend demandérent qu'un ministre protes-En 1893, les Esclaves de Hay River

fleuve Mackenzie fut divisé en deux secteurs: l'évêque W. D. Reeve était à la tête de la partie est et l'évêque Bompas administrait la partie ouest, le long du fleuve Yukon. En 1904, une école missionnaire fut construite à Carcross (Passe de caribou). Les premières missions reçurent une aide financière de la Society for une aide financière de la Society for

de la Church Missionary Society of

London.

L'archidiacre Robert McDonald prit la relève du révérend Kirkby en fondant la mission St. Mathew's au bord de la rivière Peel, au nord du cercle polaire. Il se consacra à l'étude de la langue des Kutchins et, en 1885, il publia un ouvrage intitulé Book of Common Prayer (le Livre des prières publiques) en la langue de ce prières publiques) en la langue de ce peuple. En 1889, il traduisit la bible au complet en une écriture syllabitue qu'il avait lui-même inventée. Il devint plus tard évêque du diocèse du Yukon.

daient aux écoles des missions. River. Plus de cent enfants se ren-Simpson, à Fort Rae et à Fort Hay McPherson, à Fort Norman, à Fort anglicane avait des missions à Fort eut lieu en 1865. En 1875, l'Eglise de l'épidémie de fièvre scarlatine qui à l'intention des enfants des victimes construisit une école à Fort Norman auprès du gouvernement fédéral. Il indiens, il défendit aussi leur cause pas à l'évangélisation des peuples futurs missionnaires. Il ne se limita langues qui servirait de guide aux un abécédaire de chacune de ces les Esclaves et les Kutchins. Il écrivit Plats-côtés-de-chien, les Castors, il œuvra parmi les Chipewyans, les Mackenzie. Pendant vingt-cinq ans, d'Athabasca puis du diocèse du plus tard sacré évêque du diocèse Bompas arriva d'Angleterre. Il fut En 1865, le révérend William C.

Les premières missions de l'Eglise nement fédéral. fice que leur avait fourni le gouverhôpital à Fort Simpson dans un édi-1888. En 1914, elles ouvrirent un construire un hôpital à Fort Smith en tion. Elles avaient par ailleurs fait couvent et une école à Fort Resolu-1903, les Sœurs Grises fondérent un mentaires aux enfants indiens. En ments dispensaient des cours élèéglises et les plus gros établisse-Arctic Red River. On y comptait dix servait s'étendait de Fort Smith à de Mackenzie, le territoire qu'il des-Breyant fut sacré évêque du diocèse En 1902, lorsque Gabriel Joseph

chipewyane et esclave. traduisit d'autres dans les langues un certain nombre d'ouvrages et en fut rappelé à York Factory. Il écrivit fit l'étude de leur langue. En 1869, il Yukon où il prêcha aux Kutchins et tage des eaux pour se rendre au kenzie, puis franchit la ligne de parécole. En 1862, il descendit le Macput y construire une église et une la Baie d'Hudson, le révérend Kirkby son. Avec l'aide de la Compagnie de d'établir une mission à Fort Simpchargeait le révérend W. W. Kirkby kenzie. L'année suivante, ce dernier James Hunter visita le fleuve Mac-1858, date à laquelle l'archidiacre anglicane dans le Nord remontent à

L'évêque Grandin fonda la misqu'au peuple indien lui-même. sont utiles tant aux ethnologues tables documents historiques qui qu'ils a laissées constituent de vérichien et des Kutchins. Les œuvres des Lièvres, des Plats-côtés-degue des Chipewyans, des Esclaves, breux travaux sur le folklore et la lanmaux en 1865. Il est l'auteur de nom-(1866) et il se rendit chez les Esquise rendre au Grand lac de l'Ours ritoire. Il fut le premier missionnaire à vingt ans, il voyagea dans tout le ter-Petitot. A partir de 1862, et pendant oblats fut sans doute le père Émile Le plus célèbre des missionnaires

sion Providence au Fort Providence en 1867, il demanda aux Sœurs Grises de Montréal de venir y ouvrir une école; effectivement, on compta cette même année onze élèves indiens. La mission de Hay River fut fondée en 1869, mais elle dut fermer ses portes au bout de quelques années pour ne rouvrir qu'en 1900.

## Les premiers missionnaires env

Les premiers missionnaires envoyés dans le Nord étaient des Oblats de Marie Immaculée. En 1848, le père Henri Faraud se rendit au Grand lac des Esclaves. Il vécut dix-huit ans parmi les Chipewyans en tant que missionnaire et vicaire du district de Mackenzie. Il écrivit, en langue chipewyane, une version abrégée du Nouveau Testament.

lier entreprit la reconstruction de la mission à Fort Resolution. Il fonda d'autres missions à Fort Providence, Fort Simpson, Fort Norman et Fort Good Hope. Il établit aussi la première mission au nord du cercle polaire, à Fort McPherson en 1860. Il mourut en 1864 à l'âge de 38 ans et fut enterré à Fort Good Hope. Grâce au père Alexandre Taché,

qui devint évêque du diocèse de la rivière Rouge, bon nombre de prêtres catholiques purent accomplir leur œuvre missionnaire. En 1847, le père Taché fonda la mission Saint-Baphaël de la rivière Athabasca qui servit de point de rencontre aux missionnaires et aux bandes nomades de Chipewyans.

parlait couramment les langues crise et assiniboine, arriva au pays en 1852 pour y étudier la langue chipewyane. Il écrivit d'ailleurs une grammaire et rédigea de nombreux travaux d'ethnologie.

En 1956, le ministère des Affaires indiennes organisa une entreprise de pêche au touladi et au corégone au Grand lac des Esclaves. Il fournit aussi le matériel, les moyens de transport et les vivres aux Indiens qui travaillèrent à la réalisation d'un projet semblable au lac Trout. Cette projet semblable au lac Trout. Cette année-là, les prises s'élevèrent à plus de 100,000 livres de poisson. Encouragé par un tel succès, le gouvernement décida d'établir d'autres pêcheries à Snowdrift et au lac wernement décida d'établir d'autres pêcheries à Snowdrift et au lac Millow, près du Fort Simpson.

une formation dans l'art de dresser des pièges pour prendre des castors vivants. On pratiqua l'élevage du castor dans les régions où ces animaux avaient fait l'objet d'un piégage excessif. Il arrive parfois qu'une aide est apportée aux groupes de chasseurs qui se rendent pes de chasseurs qui se rendent abonde le gibier, particulièrement le caribou. Les produits de ces chasses sont conservés dans les chasses sont conservés dans les chasbres frigorifiques de la localité.

remboursement. leur a été fourni contre Indiens qui l'exploitent. Le matériel établie à Hay River et ce sont les trie de pêche commerciale fut aussi des Indiens de la région. Une induszones de pêche à l'usage exclusif démarches en vue d'établir des tère fèdèral des Pêches firent des gouvernement territorial et le minisd'accroître le revenu des Indiens. Le au Grand lac des Esclaves permit circulation. La pêche commerciale kenzie vers le sud a été ouverte à la Nord-Ouest lorsque la route du Macciale fut créée dans les Territoires du Une entreprise de pêche commer-

Construction d'un chaland; C. B. Osgood

Indiennes de la tribu des Plats-Côtés de Chien à bord d'un canot, Fort Rae; J. A. Mason









Canotd'Indiens sur le Grand Lac des Esclaves, Plats-Côtés de Chien; J. A. Mason

tions prévues. mais il n'a jamais atteint les proporencore solgneusement surveille, fleuve Mackenzie. Le troupeau est le voyage, traversèrent les glaces du nombre desquels étant nés pendant de 1935, 2,370 rennes, un grand habitat d'origine. Au mois de mars l'instinct, tentèrent de regagner leur des: q'autres encore, poussés par aux froupeaux de caribous sauvanes se dispersèrent pour se joindre les troupeaux et bon nombre de renles blizzards firent des ravages parmi cinq longues années. Les loups et jusdu'au Mackenzie. Le voyage dura 3,000 rennes de l'ouest de l'Alaska retraité, conduisit un toupeau de 1929, Andrew Bahr, éleveur lapon kenzie. Au mois de décembre de mise de côté à l'est du delta du Macde terrain de 6,000 milles carrés fut la Commission royale, une étendue laska. Suivant la recommandation de toupeau à une compagnie de l'Afin du XIXe siècle, ils en vendirent un domestiquer ces animaux et, vers la Les Sibériens avaient réussi à longtemps à l'élevage des rennes. Scandinavie s'adonnaient depuis des bœufs musqués. Les Lapons de ticabilité de l'élevage des rennes et fut créée dans le but d'étudier la pra-En 1922, une Commission royale

Le piégeage est prohibé dans les la superficie est de 69,440 acres. réserve des Monts Mackenzie dont 1938, le gouvernement créa la terrain, fut établie en 1926 et, en que, qui couvre 571,605 acres de acres. La réserve de l'Archipel Arctiréserve de la rivière Peel, 3,300 des Esclaves, 2,152 acres et la 70,000 acres; la réserve de la rivière créées: la réserve de Yellowknife, réserves. Trois réserves furent avaient le droit de pièger dans les de vie traditionnel des Indiens les Métis qui vivaient selon le mode Seuls les Indiens, les Esquimaux et mières Réserves de faune indigène. ment fédéral créa, en 1923, les predustrie des pelleteries, le gouverne-Dans le but de venir en aide à l'in-

d'Athabaska. comptait 12,000 bisons du parc national Wood Buffalo rer la qualité. En 1970, le troupeau tuer un certain nombre pour améliotection, mais chaque année il en fait de bisons d'Athabaska sous sa progouvernement a pris les troupeaux mais soumise à un contrôle strict. Le dans le parc national Wood Buffalo, dras. La chasse au piège est permise migratoires du caribou des tounen outre, traversée par les routes qués de l'Amérique du Nord. Elle est, plus gros troupeaux de bœufs musmilles carrés, abrite les derniers lon, qui a une superficie de 15,000 des lles Jumelles. La réserve de 1 heréserves de la faune de Thelon et

### La conservation

incendies. opérations de lutte contre les engagés comme vigies au cours des ves. Bon nombre d'Indiens sont patrouilleur sur le Petit lac des Esclamença à utiliser un bateau laquelle la Direction des Forêts comforêt remontent à 1914, date à vices de lutte contre les incendies de que sur de vastes territoires. Les serbuent à réduire la population faunidéferla sur le Yukon en 1948, contriextrême, telle la vague de froid qui de forêt et les périodes de froid mes de conservation. Les incendies riaux ont mis sur pied des programgouvernements fédéral et territogibier et d'animaux à fourrure, les res du Nord une abondance de Afin d'assurer aux générations futu-

l'Etat et de l'opinion publique. d'une autorité certaine auprès de les Indiens jouissent désormais Canada. En raison de cette union, à la Fraternité des Indiens du Yukon sont toutes les deux affilièes Ouest et la Fraternité des Indiens du des Indiens des Territoires du Nordbien d'autres sujets. La Fraternité ducation, aux droits territoriaux et à a trait à l'écologie, au bien-être, à l'éde porte-parole du peuple en ce qui nisations politique qui jouent le rôle d'ailleurs mis sur pied diverses orgalerritoires du Nord-Ouest ont affaires. Les Indiens du Yukon et des l'administration de leurs propres les Indiens participent davantage à ont adopté ce procédé électoral et Depuis, de plus en plus de bandes première fois par scrutin secret. conseil de bande fut choisi pour la A Old Crow, en 1958, un nouveau

contrefaçon étrangère. qués par les Indiens à l'abri de toute mesures pour mettre les objets fabrile Sud. Le gouvernement prit des rent de nombreux débouchés dans gneusement confectionnés, trouvèluks et les moccassins, tous soiainsi les parkas, les gants, les mukmarché des œuvres artisanales; nantes. On favorisa la mise sur le la population des régions environdes cours d'économie domestique à Mayo et à Teslin en 1960, dispensa "Club d'aide ménagère", fondé à ration de leurs maisons. Le premier bois d'œuvre nécessaire à l'améliopermit de fournir aux habitants le La construction de petites scieries une station de pompage aménagée. horse. Des puits furent creusés et gées au village indien près de Whitedéblayés et six maisons furent éri-1955, des terrains à bâtir furent truisirent quelques maisons. En gouvernement, les habitants y conslowknife, et, avec l'aide financière du établi dans l'Ilè de Latham, à Yel-En 1950, un petit village indien fut

Le gouvernement fédéral accorda des subventions aux hôpitaux des autres missions afin qu'ils puissent moderniser leurs installations et engager un personnel compétent. L'hôpital de Fort Norman fut détruit par un incendie en 1946.

En 1949, la réorganisation de l'administration des affaires indiennes dans les Territoires du Nord-Ouest amena la création de nouveaux bureaux régionaux dont la direction fut confiée à un personnel compétent confiée à un personnel compérent tout particulièrement sur les questions d'expansion économique et d'aménagement communautaire. et d'aménagement communautaire. Afin d'éviter que des périodes de famine ne succèdent à des périodes

tamine ne succedent a des periodes d'abondance, le gouvernement décida, en 1950, de construire des chambres frigorifiques communautaires à Fort Resolution. D'autres à Fort Providence et à Fort Rae, en 1955, et à Snowdrift à Fort Franklin, en 1955, pour conserver la viande et le poisson. Le système fonctionna si bien que, dès 1964, douze autres communautés avaient construit des communautés avaient construit des chambres frigorifiques.

En 1926, une agence indienne fut créée à Fort Resolution. Dès 1930, on vit l'établissement de communautés indiennes au poste de Teslin et à Nesutlin au Yukon. Beaucoup de régions du Nord

En 1945, le ministère de la Santé les deux localités. Whitehorse et d'un pipe-line reliant tions d'une raffinerie de pètrole à forage à Norman Wells, la construc-Canal qui comprenait les travaux de furent entrepris ainsi que le Projet sous le nom de la route de l'Alaska, la route d'Alcan, connue maintenant 1942, les travaux de construction de de ponts ou du camionnage. En nes du déblayage, de la construction obtinrent un emploi dans les domaiessor que bon nombre d'Indiens construction, entre autres, prit un tel guerre mondiale; l'industrie de la nomique au cours de la Deuxième connurent un regain d'activité éco-

nationale et du Bien-être social fut chargé d'assurer les services médicaux et hospitaliers aux Indiens du Yukon et hospitaliers aux Indiens du Yukon et des Territoires du Nord-Ouest. Le ministère des Affaires indiennes avait pris en main l'administration de l'hôpital de l'ancienne mission de Fort Norman et entrepris des travaux de modernisation afin de soigner des patients qui, autrement soigner des patients qui, autrement auraient du être transférés à des auraient du être transférés à des

En 1898 et de nouveau en 1910, il Edmonton. Territoires pour s'enrôler à coup de jeunes Indiens quittèrent les les montagnes environnantes. Beaule mouflon pouvait être chassé dans toujours ses voyages migratoires et reusement, le caribou entreprenait comme moyen de subsistance. Heudiens eurent recours à la chasse plus en plus rares. Bon nombre d'Inapprovisionnements se firent de ries accusa une forte baisse et les des privations. Le prix des pellete-Nord furent marquées par de grandiale, les conditions de vie dans le Pendant la Première guerre mon-

en vigueur. ce jont, cette clause n'a pas èté mise tun, de réserves pour les Indiens. A voyait la création, au moment opporrent à la Couronne. Le Traité prémilles carrés de terrain qu'ils cédèdu traité, en échange des 372,000 Indiens reçurent de l'argent en vertu de leur peuple. En tout, 1,915 rent le Traité Numéro Onze au nom et douze sous-chefs indiens signe-Au cours de l'été de 1921, sept chets nitivement, aucun traité ne fut signé. mes blancs qui s'y établissaient déticause du nombre restreint d'homvallée du Mackenzie. Toutefois, à signer un traité avec les Indiens de la avait été fortement question de

L'Agence indienne de Fort Smith fut créée en juin 1911 à l'intention des Indiens signataires du Traité Muméro Huit. La même année, une agence fut établie à Fort Simpson pour les Indiens non signataires qui vivaient alors dans le bassin du Mackenzie et dans les autres régions. L'Agence de Fort Simpson exploitait une scierie qui fournissait le bois d'œuvre utilisé dans la construction de toits, de portes et de fenêtres; une ferme et des jardins expérimentaux furent aménagés.

et le gibier se faisaient de plus en plus rares dans la région de Fort Simpson. L'agent régional proposa qu'il y ait une saison où chasse et piégeage seraient prohibés et demanda un important approvisionnement en vivres afin de prévenir les périodes de famine.

Le Traité prévoyait l'établissement aide financière en vertu du traité. nombre total d'Indiens recevant une Numéro Huit portant ainsi à 3,323 le nouveaux signataires du Traité 1218 Traité. On comptait en tout 1,218 rivière Hay furent tous inclus dans le Esclaves du cours inférieur de la Grand lac des Esclaves ainsi que les pewyans et les Couteaux-jaunes du Les Plats-côtés-de-chien, les Chiraient signer le Traité Numéro Huit. ries au Fort Résolution et qui désique, ou faisant la traite des pellete-Fort St. John, en Colombie-Britannid'enregistrer les Indiens vivant au commissaire, en 1900, et chargé James A. Mcrae fut donc nommé établis dans le district d'Athabasca, même mode de vie que les Indiens à la même tribu et partageaient le Puisque ces derniers appartenaient

l'achat de munitions et de ficelles. ciait d'une subvention annuelle pour le mode de vie traditionnel bénéfi-Indiens qui avaient choisi de garder payer le salaire des enseignants. Les ves. Le gouvernement accepta de exploiter des fermes dans les résersemences aux Indiens qui voulaient niture d'outillage, de bétail et de voyait, au moment opportun, la four-Une autre disposition du Traité préapportée à la chasse et au piégeage. membres. Aucune restriction n'était carré par famille comptant cinq les besoins, de terrains d'un mille de réserves et la concession, selon

Par suite de la recommandation Dawson. des Affaires indiennes s'établit à seulement. En 1914, le surintendant réservés à l'intention des Indiens d'hygiène. Des terrains à bâtir furent rer les services de bien-être et toire du Yukon, fut chargée d'assuveillance du commissaire du Terriroyale du Nord-Ouest, sous la surcessions foncières. La Gendarmerie bien-être, d'instruction et de consous forme de soins médicaux, de soit accordée aux Indiens du Yukon C. Bompas, demanda qu'une aide du fleuve Mackenzie, le Révérend W. du XX e siècle, l'évêque du diocèse Vers la fin du XIXe et au tout début

nord du poste de Fort Chipewyan. rent bon nombre d'Indiens vivant au année, les commissaires rencontrè-Numéro Huit. Pendant cette même tures furent apposées au Traité des Esclaves, et les premières signacours de l'été de 1899, au Petit lac des pourparlers avec les Indiens au agents négociateurs entamèrent maintenant le Nord de l'Alberta. Les soire d'Athabaska qui constitue Indiens vivant dans le district provipour négocier un traité avec les ment fédéral créa une commission royale du Nord-Ouest, le gouvernedu commissaire de la Gendarmerie

Vers 1850, de l'or fut trouve dans le Yukon, mais ce n'est qu'au moment des découvertes de 1896 qu'une véritable ruée vers l'or eut lieu. Des milliers de chercheurs d'or, venus de toutes les parties du monde, se précipitèrent vers le Klondike. L'inspecteur Charles Constantine de la Gendarmerie du Nord-tine de la Gendarmerie du Nord-tine de la Gendarmerie du Nord-tine de la Gendarmerie du Nordenest, qui avait travaillé dans le Puvoyé.

L'inspecteur Constantine reçut l'autorisation d'agir au nom du surintendant général des Affaires indiennes du Yukon, de négocier avec les l'ndiens de ce territoire et, dans les limites de la loi, de prendre des mesures qui, à son avis, serviraient les intérêts des Indiens. Il n'avait touteins pas le droit de négocier des traités avec les Indiens du Yukon ni d'engager des dépenses au nom du d'engager des Affaires indiennes ou du gouvernement fédéral sauf s'il s'agissait de venir en aide aux véritables indigents.

# L'administration des affaires indiennes

ment fédéral. Nord-Ouest relevaient du gouverneau Yukon et dans les Territoires du nes et le bien-être des Indiens vivant l'administration des affaires indienrique du Nord Britannique de 1867, distinct. En vertu de l'Acte de l'Aménait au Yukon le statut de territoire mulguée au mois de juin 1898, donen 1880. Une loi du Parlement, procédé au Canada par le Royaume Uni comprennent l'Archipel arctique, toires actuels du Nord-Ouest qui parrallèle, délimitant ainsi les Territerritoire vers le nord jusqu'au 60e wan et de l'Alberta étendirent leur rio, du Manitoba, de la Saskatche-XXesiècle, les provinces de l'Ontagouvernement fédéral. Au début du affaires civiles releva dès lors du ciaux, mais l'administration des maintenir ses avantages commerque exclusif du vaste territoire, put dant deux siècles un monopole prescompagnie, qui avait détenu pende la Baie d'Hudson en 1870. Cette la Terre du Rupert à la Compagnie Le gouvernement du Canada acheta

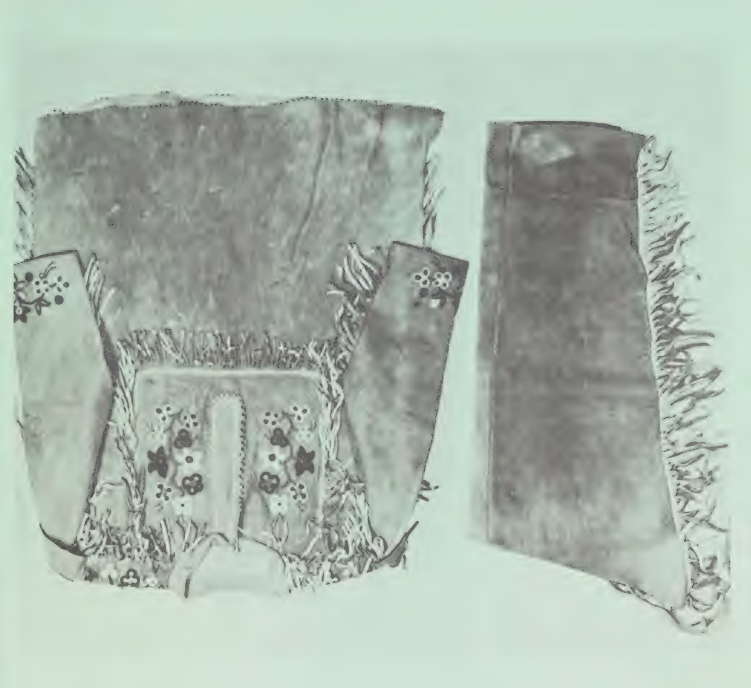
En 1970, soixante-neuf établissements de traite des pelleteries détenaisent des permis en 54 localités.
Bien que l'industrie des fourrures connût une baisse à partir de 1946, époque où elle constituait la plus importante source de revenus du Yukon et des Territoires du Nord-Aukon et des Territoires du Nord-Aukon et des Territoires du Nord-Aukon et des Territoires du Bonsadonnèrent ou y eurent recours adonnèrent ou y eurent recours aujourd'hui une part de leur revenu.

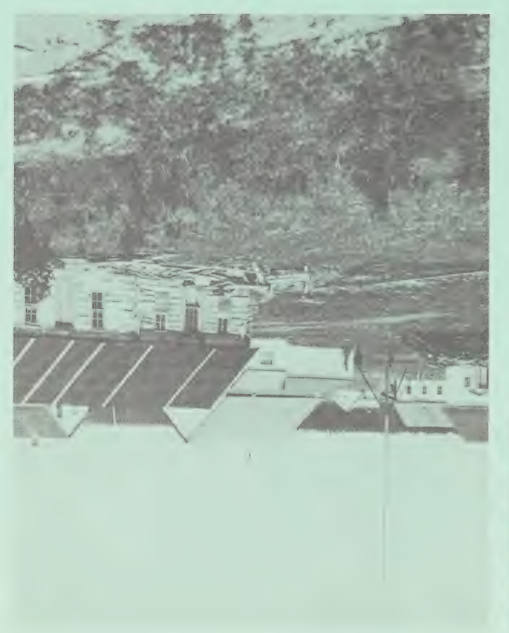
tourrures. plus important que la vente des aujourd'hui leur commerce de détail de la Baie d'Hudson considèrent Plusieurs magasins de la Compagnie postes de traite qu'avant la guerre. 1950, il y avait deux fois moins de pour s'enrôler. Au début des années eux durent quitter les Territoires par les Blancs, car la plupart d'entre grande guerre mit fin au piégeage res de piègeage. La Deuxième valables avaient droit à des territoiles Blancs détenant déjà des permis piègeage. Seuls les autochtones et autorités à restreindre la chasse et le croissante de gibier, obligea les En 1938, la pénurie sans cesse

D'importantes sociétés, telles que torres, pour recueillir les pelleteries. agents qui résidaient dans les Terricompagnies engageaient des pelleteries vendues. Bon nombre de quant les espèces et la quantité de soumettre un rapport annuel indiqui détenaient des permis devaient sans permis. Tous les marchands ritoires du Nord-Ouest de négocier des habitants authentiques des Ter-Esquimaux et aux Métis qui étaient autres, le droit aux Indiens, aux pelleteries. Cette loi limitait, entre de réglementation de la traite des 1917 constitua la première tentative La Loi du gibier du Nord-Ouest de

Hilop and Male, Morthern Traders Limited. Lamson and Hubbard Canadian Company, Revillon Frères Ltée et Canalaska Trading Company, qui avaient été fondées vers pany, qui avaient été fondées vers la fin du XIX e ou au début XX e siècle, n'existent plus aujourd'hui. Dès n'existent plus aujourd'hui. Dès Compagnie de la Baie d'Hudson, 1939, toutes les sociétés, sauf la avaient été liquidées. Il ne reste plus avaient été liquidées coopératives des que les entreprises coopératives des localités éloignées pour lui faire

concurrence.





Blanc en compagnie d'une jeune Montagnaise à Fort Resolution; J. A. Mason

Habitations de Montagnais, Smith Landing, Fort Smith; J. A. Mason

une hausse sans précédent. Sud et le prix des pelleteries connut les emplois se firent rares dans le sion, périodes au cours desquelles diale et pendant la Grande dépresla suite de la Première guerre montion fut encore plus caractéristique à aux chasseurs indiens. Cette situageage, faisant ainsi concurrence non Indiens s'adonnèrent au piéétablis à divers endroits et plusieurs bre de postes indépendants furent connut une forte hausse. Bon nomce fait, la demande en pelleteries concurrence à la Compagnie et, de pratiquaient le commerce libre faire donc apparaître les marchands qui sur les eaux septentrionales. On vit l'exploitation de bateaux à vapeur chemin de fer jusqu'à Edmonton et à facilité grâce à la construction d'un animaux à fourrure fut grandement de 1890, l'accès au territoire riche en Territoires du Nord-Ouest. A partir limites actuelles du Yukon et des dans la région située à l'intérieur des exploités à un moment ou à un autre 535 postes de traite distincts furent qu'entre 1870 et 1970, pas moins de exclusif. Un inventaire démontre la Compagnie en avait perdu le droit la raison d'être des postes, même si des fourrures demeurait néanmoins toute la Terre de Rupert. La traite Canada achetait à la Compagnie En 1870, le nouveau Dominion du

l'emplacement du fort Good Hope dour servir les chasseurs de la tribu des Loucheux. On réinstalla le fort Norman en aval du fleuve pour en faire un poste de traite aux Lièvres. La compagnie introduisit aussi l'emploi de bateaux pour la traite, le long du Mackenzie. Elle fit construire le fort McPherson, en 1840, pour faciliter le piégeage du rat musqué dans le delta du Mackenzie. Soixante-douze ans plus tard, la compagnie douze ans plus tard, la compagnie con fondait Aklavik dans le delta.

La Compagnie de la Baie d'Hudsona en entreprit plusieurs voyages son entreprit plusieurs voyages

gouvernement de toute la région. par conséquent, constituaient le priétaires uniques du territoire et, d'hommes d'affaires, étaient les propagnie, en plus de leur qualité des 1850. Les directeurs de la comaujourd'hui avaient déjà été fondés des établissements qui existent furent abandonnés, mais la plupart avaient été construits à titre d'essai précis. Bon nombre de postes qui d'un relevé cartographique assez pays des Esquimaux, avait fait l'objet cle, toute la région, à l'exception du de Rupert. Vers le milieu du XVIIIe siècouuns slors sous le nom de Terre d'exploration dans les territoires son entreprit plusieurs voyages

La Compagnie du Nord-Ouest et la Hope. Liard, au fort Norman et au fort Good leteries avec les Indiens au fort laquelle ils reprirent la traite des pelretournèrent qu'en 1818, date à du Mackenzie. Les marchands n'y en 1815, d'abandonner le territoire actionnaires à Montréal décidèrent devint tellement faible que les tion de pelleteries dans la région rent tous les habitants. La producdétruisirent le fort Nelson et en tuè-1813, les Indiens attaquèrent et de troc. Au cours de l'hiver de 1812visionnement en vivres et en articles guerre de 1812 qui empêcha l'approsuite d'une famine en 1810 et de la gnie connurent une forte baisse à la d'Hudson. Les profits de la compal'affiliation à la Compagnie de la Baie grande activité jusqu'au moment de deux compagnies fut marquée d'une La période qui suivit l'union des

Compagnie de la Baie d'Hudson se fusionnèrent en 1821, donnant ainsi à cette dernière le monopole complet de la traite dans le Nord de I'A-mérique. Les habitants de la région du réseau hydrographique du Mackenzie bénéficièrent donc, entre autres choses, d'un meilleur approvisionnement en vivres. La nouvelle direction entra en rapports avec les direction entra en rapports avec les

mais elle ne servit jamais de poste de traite. La même année, les deux hommes et leurs associés furent tués par des Esquimaux lorsqu'ils s'aventurèrent au delà d'Arctic Red River.

En 1800, le poste de la rivière Trout fut abandonné, mais John Thompson en érigea deux nouveaux. Le premier fut le poste du Grand lac de l'Ours, connu plus fard sous le nom de fort Franklin et le deuxième, le poste Rocky Mountain, à l'embouchure de la rivière à l'embouchure de la rivière Nahanni-Nord.

flits au sein de la Compagnie du Mord-Ouest entraînèrent la formation d'une nouvelle société appelée la Compagnie XY. Cette dernière établit plusieurs postes rivaux et, en 1804, elle se joignait de nouveau à la Compagnie du Nord-Ouest. Bon nombre des postes furent abandonnés, bien que leurs noms figurèrent nés, bien que leurs noms figurèrent set, bien que leurs noms figurèrent es, bien que leurs noms figurèrent es, bien que leurs noms figurèrent es, bien que leurs noms figurèrent sur une carte géographique de 1822 et dans le récit que fit le capitaine Sir John Franklin de son voyage dans l'Arctique, en 1828.

ciès qui demeuraient dans le terriciants indépendants et leurs asso-Ouest, ainsi qu'une foule de négovoyage, la Compagnie du Nordture des comptes rendus de son dit à l'océan Arctique. Après la lecporte maintenant son nom et se ren-1786, descendit ensuite le fleuve qui bord du Grand lac des Esclaves en Resolution qui avait été construit au lac Athabasca, passa devant le fort en canot. Il quitta son poste situé au du Nord-Ouest, entreprit un voyage société de Montréal, la Compagnie marchand de fourrures pour une En 1789, Alexander Mackenzie,

son au bord du Grand lac de l'Ours, Sutherland, construisirent une mai-Livingston et son compagnon, John rivière Troutlake. En 1799, Duncan Mackenzie près du confluent de la Livingston sur la rive droite du fleuve mier poste fut construit par Duncan Lièvres vivant plus au Nord. Le preencouragés à faire la traite avec les les Plats-côtés-de-chiens turent nes ou dans le Nord. A partir de 1793, son selon qu'ils étaient dans les Plaivariait donc du pemmican au poisrégime alimentaire des négociants ciale aurait une grande valeur. Le et découvrit que la pêche commerdécharge du Grand lac des Esclaves a faire la traite des pelleteries à la teur, Roderic Mackenzie, commença

En 1790, un cousin de l'explora-

s'adonner à la traite des pelleteries.

toire en hiver, décidérent de

# L'arrivée des Européens au Cal

pelleteries. ımmediatement les negociants en dant, la région qu'il visita n'attira pas pnt de découvrir du cuivre, cepenavait entrepris son voyage dans le chure de la rivière Coppermine. Il Chipewyans, il atteignit l'embou-1771, en compagnie d'une bande de pénétrer le territoire des Indiens. En premier négociant de race blanche à pagnie de la Baie d'Hudson, fut le Samuel Hearne, employé de la Comà-dire par le commerce intérieur. des postes russes de l'Alaska, c'estla même façon qu'ils en obtenaient rent des marchandises du poste de Churchill en 1717. Les Indiens obtind'Hudson füt établi sur la rivière un poste de la Compagnie de la Baie res du Nord-Ouest qu'au moment où des Indiens du Yukon et des Territoin'eut d'influence sur le mode de vie L'arrivée des Européens au Canada

de l'Alberta. joindre aux Pieds-Noirs dans le Sud les Sarsis, quittèrent le Nord pour se torique, un petit groupe d'Indiens, que. Au cours de la période dite hisnent tous à la même famille linguisti-Colombie-Britannique appartientins et les Sékanis de l'intérieur de la Les Castors, les Carriers, les Chilcoles navajo et apache du sud-ouest. tie. Les tribus les plus connues sont nord-ouest du Pacifique en font par-Charlotte et des Tlingits de la côte lecte des Haïdas des lles Reine-Béring au Nouveau-Mexique. Le diaéléments linguistiques de la mer de la plus répandue. On en retrouve des lées en Amérique du Nord, la leur fut De toutes les langues indiennes par-Dénés appelés aussi Athapascans. Les premiers immigrants furent les

mille ans. de l'Ours ont été façonnés il y a sept trouvés dans la région du Grand lac mille ans. On prétend que les objets d'Indiens arrivèrent il y six ou sept Arctique, les dernières migrations tions esquimaudes de l'Extrêmel'avis qu'à l'exception des popula-La plupart des archéologues sont de ni quand ces migrations cessèrent. Personne ne sait au juste pourquoi Sud du Yukon confirment l'itinéraire. l'Ours et à plusieurs endroits dans le dans la région du Grand lac de Les découvertes archéologiques ment le couloir du fleuve Mackenzie. fleuve Yukon pour atteindre finaleles régions boisées en bordure du geant vers le sud et auraient traversé sés en plusieurs groupes se diri-Une fois arrivés, ils se seraient divirel qui reliait les deux continents. Alaska en empruntant le pont natuauraient suivi les animaux jusqu'en asiatiques à l'affût de gros gibier A cette époque, les chasseurs

du nord-ouest au sud-est. découvert un étroit couloir s'étirant confrees. Elles auraient laissé à que les deux calottes se soient renles géologues, il est peu probable çait en direction du sud-ouest. Selon glaciaire laurentienne qui se dépla-Plaines pour rencontrer la calotte cier descendait en pente jusqu'aux pieds. A l'est des Rocheuses, le glanique sur une épaisseur de 3,000 teau intérieur de la Colombie-Britanmille ans. Elles recouvraient le placommencé à se retirer il y environ 50 ces de la dernière période ayant quatre époques glaciaires, les glanotre continent a traversé au moins Il a été scientifiquement établi que

reliant l'Alaska à l'Asie. Aléoutiennes aient été un isthme il est donc possible que les îles des océans était beaucoup plus bas; berta. A l'époque glaciaire, le niveau separe la Saskatchewan de l'Alproximité de l'actuelle limite qui d'une étroite bande de terre située à pour se diriger vers le sud-est le long fleuve Mackenzie, traversé le Yukon longé les versants supérieurs du pris sa source dans l'Alaska et aurait 25 à 30 mille ans. Cette voie aurait ment libre de glaces ait existé il y a ble qu'une voie migratoire relativeété soumises à la glaciation. Il semlaska et la vallée du Yukon n'ont pas importante partie du centre de l'Asituées sur le détroit de Béring, une Les basses-terres de l'Alaska

### La préhistoire

Il se peut qu'on ne puisse jamais rents endroits du Nord canadien. poursuivent chaque année à différetracé une partie et les travaux se tion orale. Les archéologues en ont connue car elle se fonde sur la tradide ces peuples nous est très peu milieu du XVIIIe siècle. La préhistoire l'arrivée des Européens, vers le Yukon et des Territoires débute avec L'histoire moderne des Indiens du

25 mille ans, à l'époque glaciaire. continent a été habité il y a plus de d'hui disparus indiquent que notre vés non loin d'os d'animaux aujouret les vestiges de campements trouces habilement taillées dans la pierre Les découvertes de pointes de land'années semble relativement court. datès scientifiquement, ce nombre vès en Europe et qui n'ont pu être Comparativement aux fossiles troucet endroit il y a 10 ou 15 mille ans. et son état indiquait qu'il avait vécu à fossile a été découvert au Mexique mièrre fois. En 1947, un être humain du Nord a été habitée pour la preétablir la date à laquelle l'Amérique

les armes. Un match de lutte servait épreuves de force et d'habileté avec nettes, des jeux de hasard, des et des concours tels que des devi-Indiens organisaient aussi des jeux Au cours de ces réunions, les participants. tées jusqu'à l'épuisement des d'endurance et elles étaient exécutituaient de véritables épreuves compagner. Certaines danses consde chanter et aux danseurs de l'acarrivait parfois au joueur de tambour résonner à l'aide d'un gros bâton. Il muni d'une poignée et on le faisait avait été enlevé. Le tambour était tendu une seule peau dont le poil cadre en saule sur lequel on avait sieurs tambours constitués d'un La musique venait d'un ou de plugroupe se déplaçait autour d'un feu. petits pas que les hommes, et tout le de pieds, les femmes prenant de plus pas ressemblaient à un traînement libérer un trop-plein d'énergie. Les dans le but d'exprimer la joie et de part étaient simplement exécutées d'échanges de cadeaux, mais la pluétient accompagnées de festins et constances. Certaines danses Les danses variaient selon les cirsances, à des danses et à des jeux. l'occasion se prêtait à des réjouislieu de pêche ou de chasse préféré, pendantes se rencontraient en un Lorsque plusieurs familles indé-

à régler les petites disputes.

qui leur servait d'abri. pente de bois mais gardaient la peau tions, ils abandonnaient la charcourant. Une tois rendus à destinaune seule direction, soit en suivant le tions et permettait de voyager dans bont is confide saison des inougeembarcation servaient seulement peau d'orignal non traitée. Cette beute de bois etait recouverte d'une simple embarcation dont la charhabitants construisirent alors une naient de maigres ruisseaux. Les ete, ces mêmes cours d'eau devela Cordillère vers l'Est. Plus tard en torrents les cours d'eau coulant de temps transformait en de dangereux l'autre. La fonte des neiges au prindébits d'eau variaient d'une saison à vivalent dans des régions où les Les Nahanes et les Loucheux chargements sur la glace d'un lac. les cours d'eau ou débarquer des radeaux provisoires pour traverser à l'aide de billes de bois mort, des Les Indiens construisaient parfois,

longueur du canot. bien equilibrer le poids sur toute la gues planches dans le fond afin de cation terminée, on plaçait de lonresine d'épinette. Une fois l'embar-Les joints étaient calfatés avec de la erait constitue d'une seule pièce. longs morceaux d'écorce; le fond ces canots, on cousait ensemble de long. Pour construire les côtés de transport mesuraient vingt pieds de Certains canots qui servaient au bonk empecher l'eau d'y pénétrer. taient l'avant de leurs embarcations vres et les Plats-côtés-de-chien ponmieux fendre les vagues et les Lièproue élevée à leurs canots afin de Ainsi, les Esclaves donnaient une les Indiens modifièrent leurs canots. cours d'eau étant parfois très agités, dole étaient posés dans le fond. Les forme de "U" faits de bois écorcé et l'embarcation, des supports en de bouleau puis, pour renforcer etait tendu par des arceaux en bois deux bouts. Le centre de l'écorce obtenir une embarcation fermée aux pliées en deux et cousues de façon à Les extrémités de l'écorce étaient

etalent mieux adaptés aux régions peu boisées que les luges à patins. Dans les forêts denses, les Indiens utilisaient de petits toboggans et se traçaient un chemin en contournant les arbres et les souches. Les arbres dégarnis de branches, sauf au sommet, servaient à repérer les sentiers et les cachettes de vivres. En hiver comme en été, les familles indiennes longeaient autant familles indiennes longeaient autant familles indiennes longeaient autant

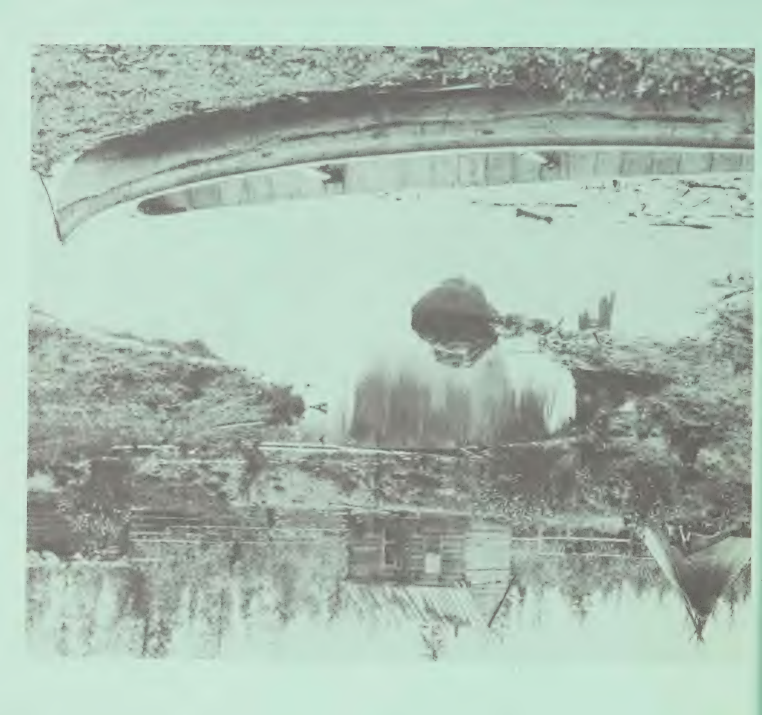
familles indiennes longeaient autant que possible les cours d'eau. Il était plus difficile de tirer un traineau sur la terre ferme que sur les grands lacs, lorsque les vents d'hiver balayaient la neige. C'est au printemps, au moment où

trouver. grosse epinette qu'ils pouvaient senje biece j, ecorce de la plus gros canots. Ils arrachaient en une d'épinette pour fabriquer les plus Indiens avaient recours à l'écorce tements caltatés de résine. Les construire que de petits canots fordans l'Est. Il n'était donc possible de Nord les mêmes dimensions que espèce d'arbre n'atteint pas dans le construction préféré, mais cette bouleau demeurait le materiau de de canots dans le Nord. L'écorce de comptait une assez grande variete lors de leurs voyages à l'été. On saient les canots dont il se servaient ceaux, que les Indiens construiq ecorcer les arbres à grands morla sève coulait et où il était facile





Séchage de peaux (à gauche) et de viande (à droite) d'orignal; cabanes de Kutchins à Burwash Landing, Lac Kluane, Yukon; Musées nationaux du Canada



Avant l'arrivée des Européens, les l'avant et vers l'arrière. afin de pouvoir tirer la luge vers étaient recourbés aux deux bouts confectionnaient les Loucheux réduire le frottement. Les patins que des os ou de la boue gelée afin de gros patins de bois renforcés avec vaient à relier entre eux les deux maux. Des barres transversales sersemblables aux traîneaux des Esquiqualent des luges munies de patins sécher. Les Loucheux du Nord fabrivert à la vapeur avant de les faire extrémités des planches de bouleau recourbées à l'avant. On courbait les couteau, reliées côte à côte et gues planches étroites taillées au Les traîneaux étaient faits de lon-

chiens servaient rarement au transport même s'ils avaient été domestiqués par les Indiens. De petite taille, ces animaux n' étaient pas d'une grande utilité, saut à la chasse. Selon les recherches qu'avait selon les recherches du avait entreprises M. Diamond Jenness

entreprises M. Diamond Jenness entreprises M. Diamond Jenness employé, aujourd'hui décédé, du Musée national du Canada, l'utilisation de chiens par les Indiens de la région est attribuable, en grande partie, à l'homme blanc. Les Indiens tiraient à la main les traîneaux et les luges chargés des vivres et des biens de leurs familles. Les traîneaux biens de leurs familles. Les traîneaux

dessin hexagonal serré à cause de res de babiche étaient lacées en un droit. La plupart du temps, les lanièpied gauche et une pour le pied fabriquaient une raquette pour le Indiens de la vallée du Mackenzie poids et la taille de chacun. Les étaient faites sur mesure selon le de deux à six. Toutes les raquettes res. Le nombre de traverses variait les retenues à l'avant par des lanièétaient fabriquées avec deux lameleffilée à l'arrière. Quelques-unes s'enfoncent pas dans la neige, et bée vers l'avant afin qu'elles ne lamelle de bois de bouleau, recourconfectionnées avec une seule jusqu'à six pieds de long et étaient Habituellement, elles mesuraient les des autres régions du Canada. ciaient les raquettes du Nord de cel-Certaines caractéristiques différenétaient utilisées par toutes les tribus. septembre à la fin mai. Les raquettes saisons, la neige recouvrant le sol de ble. L'hiver était la plus longue des en été, le canot leur était indispensaleurs biens à l'aide de traîneaux et, seurs et leurs familles transportaient selon les saisons. En hiver, les chas-Les façons de voyager variaient

l'état poudreux de la neige.

des récipients à boire ou à transporétait aussi employée pour fabriquer d'ébullition. L'écorce de bouleau chaudron on portait l'eau au point sant des pierres chauffées dans le parfaitement étanche. En introduitalent, rendant ainsi le chaudron bois, une fois mouillées, se dilaou d'épinette tissées. Les fibres de étaient fabriqués de racines de saule tilisation du métal, les chaudrons courante était le rôtissage. Avant l'ucrue. La méthode de cuisson la plus mangeaient rarement de la viande transporter les aliments. Les Indiens solides mais légers qui servaient à che séchée, on obtenait des sacs lière. En tissant des lanières de babipeaux et se portaient en bandou-

Les carquois étaient faits de

Les Indiens ne disposaient que de simples ustensiles, en général des cuillères en corne. Ils se servaient de l'écorce des arbres pour fabriquer des assiettes et des plateaux et mangesient avec leur doigts après avoir coupé la nourriture avec un couteau.

Habitations de Montagnais, Smith Landing, Camp Smith; J. A. Mason

ter l'eau

Pour écorcher le gibier, les Indiens utilisaient des grattoirs en pierre ou fendaient l'os de la jambe antérieure de l'orignal. Le cuivre trouvé dans la région de la rivière Coppermine servait à fabriquer des lames de couteaux qu'ils inséraient dans un manche en os. Les outils ainsi obtenus constituaient un important élèment de troc. Les noms Couteaux-jaunes de troc. Les noms Couteaux-jaunes et Couteaux-rouges désignaient les et Couteaux-rouges désignaient les la plus des couteaux, des haches

des aux bébés nahanes. de peaux de castor servaient de lanservait de berceau. Des sacs fourrés année de leur vie dans ce sac qui Les enfants passaient la première pouvait être facilement remplace. mousse séchée qui, une fois souillé, borte-bébés doublés d'un sac de installalent leurs poupons dans des de parure et des alênes. Les Indiens bonk allumer un feu, quelques objets qui contenait le materiel nécessaire personne portait sur elle un petit sac caribou fumées et tannées. Chaque étaient faits de peaux d'orignal ou de et de contenants. Ces derniers besoin d'un certain nombre de sacs pèche, les familles indiennes avaient et de l'équipement de chasse et de

le mordillait. per franchement le bois, cette hache pointus et aiguisés. Au lieu de couforme d'une pioche à deux bouts ves était faite de pierre et prenait la lanières de cuir. La hache des Esclacourt manche en bois à l'aide de lame en biseau était fixée sur un une herminette en pierre dont la vres comptaient parmi leurs outils fectionner des vêtements. Les Lièviande, fabriquer des outils et conpour ériger un abri, dépecer la Ceux-ci devaient abattre des arbres tiels au mode de vie des Indiens. Les outils de coupe étaient essen-

Les couteaux et les poignards étaient fabriqués en bois de cervidés et en os. Pour fabriquer des couteaux à viande, les Indiens inséraient une rangée de dents de castor dans une entaille pratiquée dans un morceau de bois ou d'os. Lorsqu'ils découvraient des affleurements de pierre tranchante ils gardaient sous silence le lieu secret. Les Lièvres se selvaient de cailloux de la rivière aux servaient de cailloux de la rivière aux Ramparts pour le troc intertribal.

pois relies bout a bout par des tenétait composé de trois morceaux de blait fort à celui des Esquimaux. Il longue. L'arc des Loucheux ressemla hampe de leurs flèches était très d'''Indiens aux longues flèches'', car partois à ces derniers le nom bus voisines des Lièvres donnaient parfois jusqu'à 200 verges. Les triprécision à plus de 100 verges et seur pouvait tirer une flèche avec pratique et la force aidant, le chasle lagopède par exemple. Avec la vait à étourdir le gibier, la gélinotte et certaines flèches était obtuse et serpierre ou de cuivre brut. La pointe de titue de plumes et la pointe d'os, de petit doigt. L'empennage était conspeu près le même diamètre que le rale, la hampe de la flèche avait à grain de l'épinette. En règle généquées à partir de bois taillé dans le six pouces de long et étalent fabriches mesuraient de trente à trentedus ou de babiches tressées. Les flè-La corde était faite de tendons torde protection était fixée à la poignée. demi de large au centre et une pièce L'arc mesurait près d'un pouce et raient environ cinq pieds de haut. de bois de saule séché qui mesu-Grand lac de l'Ours avaient des arcs lise. Les Indiens vivant autour du dimensions que dans le matériel utibles variations tant dans leurs les flèches présentaient d'innombra-Yukon et du Mackenzie, les arcs et Employés dans toute la région du

dons tordus.

'suossiod brouissailles pour y recueillir les d'entonnoir, fait de bâtons et de l'extrémité d'un barrage en forme ancraient les nasses dans l'eau à elles au moyen de babiches. Ils baguettes de saule reliées entre tionnaient des nasses avec des été installés. Les Loucheux confecnaient dans les barrages qui avaient pour pêcher les poissons qui se preharpon. Les harpons étaient utilisés castor qui retenaient le poisson au d'une série de barbes en dents de La tête en os affûté, était dotée mesurait près de neuf pieds de long. ves avaient un harpon dont la hampe portait deux fourchons. Les Esclatilisaient les Esquimaux et qui comd'un harpon semblable à celui qu'uvaillés. Les Loucheux se servaient confre, étaient beaucoup plus tralance en bois de saule. D'autres, par n'étalent rien d'autre qu'une simple aux eaux limpides. Certains harpons harpon dans les lacs et les ruisseaux Indiens aimaient aussi pêcher au vaient d'excellents hameçons. Les aiguisés et piqués de vairons, sersons ainsi que les os d'oies, une fois fes. Les os maxillaires des gros poisfaits de bois, d'os de corne et de grif-Les hameçons de pêche étaient

pour en faire des collets suffisamment solides pour retenir un ours. Une peau tannée était utilisée pour obtenir une cordelette souple, idéale pour la confection de cordons de moufles, de courroies de raquettes et d'autres liens. Les Indiens et d'autres liens. Les Indiens employaient le tendon du filet de l'ocmployaient le tendon du filet de l'ochignal ou du caribou pour fabriquer du fil à coudre et des cordes d'arc. En plus des fibres animales, ils utilibres des fibres animales, ils utiliser les que l'écorce de saule résis-

tait le mieux sous l'eau, aussi étaitelle employée pour fabriquer des filets et des lignes de pêche. En fendant l'écorce d'épinette, les Indiens obtensient un fil dont ils se servaient pour coudre l'écorce de bouleau ou d'épinette de leurs canots. Le ciseau à glace était un outil de

de saule. soire faite de babiche et de branches étaient enlevés à l'aide d'une pasles morceaux de glace flottants glace, l'eau montait à la surface et avait réussi à percer un trou dans la et les Lièvres. Une fois que l'Indien outils avec les Plats-côtés-de-chien échangeaient certains de leurs leurs ciseaux dans du cuivre brut et Couteaux-jaunes confectionnaient d'augmenter la force des coups. Les l'extrémité portant le ciseau afin étaient légèrement plus épaisses à ou sept pieds de long. Les perches bout d'une perche en épinette de six étaient aiguisées puis attachées au tir de bois d'orignal; les extrémités grande valeur. Il était fabriqué à par-

geaient l'abri par la suite. En règle générale, les abris d'hiver étaient les mêmes que les abris d'été, sauf qu'ils étaient mieux construits et qu'ils étaient mieux construits et les quiter. Ils étaient solides et pouvaient durer des années, même s'ils avaient besoin de quelques réparations avant d'être utilisés de nouveau.

saient aussi les babiches en cordes cher des charges. Les Indiens tresvaient à tirer les traîneaux et à y attasons le nom de "babiches" et serlanières de cuir étaient connues rale à partir du bord de la peau. Les lettes longues étaient taillées en spiraient et faisaient sécher. Les cordemouillée et à demi tannée qu'ils étiune lanière dans une peau d'orignal une cordelette solide, ils taillaient saient divers usages. Pour obtenir variétés de cordelettes et en fai-Indiens connaissaient plusieurs parmi les articles de ménage. Les res tenaient une place importante région. Les cordelettes et les lanièplace avec les matériaux de la et qu'ils ne pouvaient fabriquer sur leur étaient strictement nécessaires gardaient avec eux que les outils qui étaient des chasseurs nomades, ne région du Mackenzie, parce qu'ils Les habitants du Yukon et de la

En hiver, les Nahanes et les Esclala viande et le poisson. fumoirs où les Indiens boucanaient tructions servaient partois de charpentes en piquets. Ces consde broussailles et d'écorces les huttes oblongues et ils recouvraient fumée. Ils construisaient parfois des sommet pour l'évacuation de la ayant soin de ménager un trou au pente de leur tipi avec des peaux en enveloppaient solidement la chartoit en dôme au toit conique. Ils ture. Les Loucheux préféraient un piquets, les charpentes et la couver-Indiens devaient transporter les voyages à travers les landes, les vrir leurs tipis. Au cours des longs nes se servaient de peaux pour coucôtés-de-chien et les Couteaux-jaul'écorce abondaient. Les Plats-

ves se contruissient parfois des cabanes rectangulaires en rondins. Les Plats-côtés-de-chien se contentaient de leurs tipis recouverts de peaux. La neige amoncelée tout autour et un bon feu à l'intérieur gardaient la famille au chaud. Les Loucheux ne se déplaçaient pas beaucoup en hiver, aussi leurs constructions semi-souterraines étaient-tructions semi-souterraines étaient-tructions semi-souteraines étaient-tructions collaboraient à la construc-tion d'une habitation et se parta-

beaux au-dessus d'un feu doux. fumaient parfois les deux côtés des cerveau de l'animal. Les femmes femmes obtenaient en broyant le l'aide d'un agent de tannage que les d'abord dépilées puis tannées à fection des vêtements d'été étaient ser. Les peaux qui servaient à la conpelage d'hiver de l'orignal de pousavaient eu le temps de guérir et le ances cansées par les œstres bous pris en automne, car les blesfemmes estimaient les peaux de cariconstitue un excellent isolant. Les du caribou, parce qu'il est creux, des jambières et des robes. Le poil vaient à la confection des chemises, laissaient le poil des peaux qui sercaribou et d'orignal. En hiver, elles 1açons de préparer les peaux de Les femmes connaissaient deux

Puisque les Indiens menaient une

vie nomade, leurs habitations demeuraient rudimentaires. Elles consistaient généralement en une tente ou tipi, semblable au tipi des Plaines mais n'ayant pas le rabat mobile servant à évacuer la fumée. Les Esclaves construisaient leurs tentes de forme conique à l'aide de piquets, croisés à leur sommet et recouverts de broussailles ou d'écorces d'épinette en été. Rares étaient les familles qui pouvaient se étaient les familles qui pouvaient se permettre de recouvrir leur tente de peaux, surfout lorsque le bois et

moufles. ces derniers, ils portaient de longues avant-bras exposés. Pour protéger amples et courtes, laissaient les l'avant et à l'arrière et les manches, chemises se terminaient en pointe, à leurs voisins les Esquimaux. Leurs très semblables à ceux que portaient Les vêtemnts des Loucheux étaient deux extrémités entre leurs jambes. téger du froid, ils attachaient les queue. En hiver, pour mieux se proà l'arrière, en une pointe ou une d'un poncho se terminait, à l'avant et chemise qu'ils portaient à la manière d'orignal par la peau de mouflon. La nes remplaçalent souvent la peau autres tribus indiennes. Les Nahas, papillaient plus sobrement que les vres, par manque de matériaux, quelques variantes. Ainsi, les Lièrègion. On remarquait toutefois tous et bien adaptée au climat de la du Nord-Ouest était la même pour Indiens du Yukon et des Territoires La tenue vestimentaire des

"... səiszuən nəid tnəmərili entrelacés de tendons, sont particufaites de piquants de porc-épic griffes. Leurs ceintures et jarretières, dues, en touffes, à l'extrémité des ressemble à l'hermine sont suspen-Des lanières de peau d'un animal qui des griffes d'ours ou de gibier d'eau. de porc-épic et à laquelle sont fixées demi de large, brodée de piquants faite de bandes de cuir d'un pouce et retières et une espèce de couronne corne ou d'os, des ceintures, des jaret les poignets, faits de bois, de collets, des bracelets, pour les bras "Feurs ornements comprennent des parures des Indiens qu'il rencontra: très gênants". Il décrivit aussi les tiques qui auraient été autrement "'qui semblait éloigner les mousmais plutôt une espèce de houppe hommes ne portaient pas de pagne, Mackenzie remarqua que certains l'océan Arctique en 1789, Alexander Au cours de son voyage jusqu'à

la nuque. naient leurs cheveux en chignon sur Les hommes et les femmes retecomportait encore plus de parures. descendait beaucoup plus bas et fort semblable, sauf que la "chemise" costume. Le vêtement féminin était en guise de pardessus, complétait le cou. Une couverture de cuir, portée taient des moufles autour de leur bont recevoir un confeau et porles femmes avaient un étui décoré vements de l'homme. Les hommes et qu'elles oscillaient au gré des moumes caudales de l'aigle de sorte d'ours auxquelles ils fixaient les pluplus ou moins réguliers, des griffes laquelle ils attachaient, à intervalles une étroite bande de cuir sur du cou. Leur coiffure consistait en sins décorés et des parures autour taient des jambières et des mocasde poils séchés d'orignal. Ils porou fissée de piquants de porc-épic et a, nue pelle ceinture large et brodee porc-épics. Ils s'entouraient la taille poils d'orignal et en piquants de plusieurs rangées de franges en genoux et qui étaient décorées de capotes qui descendaient jusqu'aux hommes étaient vêtus d'amples vêtements en peau de lièvre. Les les autochtones portaient des sousconfection de vêtements. En hiver, d'orignal et de caribou servaient à la influence européenne: "Les peaux indien, encore libre de toute tient une description du costume Fort Simpson, en 1822-1823, con-Compagnie de la Baie d'Hudson au Un rapport émanant du poste de la

Une fois teints et piqués dans le est utilisée comme fil à broder. raide et blanche sauf aux extrémités, six pouces de longueur, épaisse, cation de crécelles et sa crinière de outils. Ses sabots servent à la fabrile pays et ses cornes et os comme utilisés comme fil à coudre dans tout gnaux. Ses tendons dorsaux sont leur permettant de tuer plus d'oriencore de leurs raquettes, celles-ci vêtements, de leurs moccassins ou peau sert à la confection de leurs considéré comme un plat délicat. Sa aliment de base et son museau est ceux biftecks constituent leur vivance presque à lui seul. Ses déligènes de vivre...Il assure leur sur-"C'est l'animal qui permet aux indi-Seton écrivait au sujet de l'orignal: célèbre naturaliste Ernest Thomson Histories of Northern Animals, le 1909, dans son ouvrage intitulé Life pour subvenir à leurs besoins. En canadien avaient recours à l'orignal Plaines et les peuples du Grand Nord et les vêtements aux Indiens des

Le bison fournissait la nourriture

piquants du porc-épic..." forment des motifs aussi jolis que les cuir ou l'écorce de bouleau, les crins

Dans tout le Yukon et les Territoires du Nord-Ouest, plusieurs espèces de fruits sauvages mûrissaient vers la fin de l'été. Les femmes et les enfants partaient à la cueillette de bleuets, de framboises noires, de canneberges, de camarines, de fraises, de groseilles, de framboises et de cassis afin de varier leur régime alimentaire, car les légumes faiblimentaire, car les la chasses servaient non seulement à nourrir les vaient non seulement à nourrir les la latieux mais aussi à subvenir à la latieux mais aussi à subvenir à la latieux mais aussi à subvenir à la

vaient non seulement à nourrir les Indiens, mais aussi à subvenir à la plupart de leurs besoins. Avec la peau des animaux ils pouvaient se protéger du froid en hiver et de la pluie et des moustiques en été. Le caribou, l'orignal et le cert fournissaient la plus grande partie des matières brutes tandis que les peaux du lièvre, du mouflon et d'autres petits animaux servaient, le plus soupetits animaux servaient, le plus soupetits animaux servaient, le plus soupetits animaux servaient, le plus souperit d'ornements décoratifs.

ner qu'à la chasse. saient toute activité pour ne s'adonpetite oie blanche, les Indiens cestion d'une espece préférée, telle la verser. Au premier signe de la migraespèce mit quelques jours à la tradue il arrivait souvent qu'une seule passage dans la région à cette épobre d'espèces d'oiseaux étaient de et de septembre. Bien que bon nomtion aux mois de mai, de juin, d'août pèce pendant les périodes de migral'Intérieur pouvaient chasser l'esde l'océan Arctique et les Indiens de oie blanche nichait près de la côte abondalent pendant l'été. La petite autres les oiseaux aquatiques qui diverses espèces d'oiseaux, entre Les Indiens se nourrissaient de

bords du fleuve Mackenzie et des nombreux lacs du district. Les Indiens pillaient les nids à la recherche d'œufs. Près de la limite nord de la végétation arborescente, les femmes et les enfants dépouillaient les nids de pluviers et de courlis alors que les hommes et les jeunes garçons munis d'arcs et de flèches, çons munis d'arcs et de flèches,

Le canard Mallard nichait sur les

était-elle fructueuse en certains pour le corégone, aussi la pêche cès. L'automne est la saison du frai exploitaient une pêcherie avec sucfamilles de la tribu des Esclaves sur la rive nord de Big Island, des kenzie. Au Grand lac des Esclaves, le long du cours inférieur du Macquantité. Les Loucheux campaient hareng de lac et le corégone en daient chaque été pour y pêcher le bien connu des Lièvres qui s'y ren-Fort Good Hope, était un endroit fleuve. Les Ramparts, au nord de tes de pêche situés en bordure du normal, ils retournaient à leurs posde l'eau du Mackenzie redevenait canadien. En été, lorsque le niveau étendus et situés le long du Bouclier Martre ou de la chaîne de lacs plus rives du Grand lac de l'Ours, du lac la côtés-de-chemin campaient sur les endroits bien connus. Les Platster, le lac Willow et en d'autres ves pêchaient dans le lac Blackwal'est du chaînon Norman. Les Esclaquentaient la série de longs lacs à dre à des petits lacs. Les Lièvres frétroubles du Mackenzie pour se rennombre d'Indiens quittaient les eaux A la débâcle du printemps, bon

endroits du Grand lac de l'Ours.

Pour pêcher, les Indiens se servaient de filets, d'hameçons, de lignes et de plusieurs types de harbons. Les Athapascans du Nord fabriquaient des manets (filets) de l'écorce de saules. Alexander Mackenzie avait trouvé de longs filets qui servaient à pêcher dans les lacs ainsi que des filets plus courts qui des cours d'eau. Les filets étaient maintenus en place à l'aide de flotteurs et de cailloux.

En hiver, lorsque la glace était sasez épaisse pour permettre à un sasez épaisse pour permettre à un sasez épaisse pour permettre à un

assez épaisse pour permettre à un homme de s'y aventurer, les filets étaient étendus sous la glace par une série de trous. Seuls les trous aux deux extrémités restaient dégaux deux extrémités restaient dégasons capturés.

une autre technique de pêche. Ils pratiquaient des trous dans la glace afin d'y harponner les poissons. Pendant la saison du trai, plusieurs espèces de catostomes remontaient les petits cours d'eau où les chasseurs, munis de leurs harpons les attendaient. Les Loucheux aména-geaient des barrages qui guidaient les poissons juque dans une nasse.

montagnes quand le gibier se faisait mais pêchaient dans les rivières des Les Nahanes préféraient la viande, pêche le long du fleuve Mackenzie. régulièrement à leurs postes de cheux, plus au nord, se rendaient pêcheurs ordinaires, mais les Lou-Les Lièvres n'étaient que des sur les rives du Grand lac de l'Ours. pecheurs à l'époque où ils vivaient poisson quoiqu'ils étaient d'habiles préciaient pas tellement la chair de vivait à l'intérieur des terres, n'ap-Plats-côtés-de-chien, un peuple qui grandes quantités de poissons. Les Grand lac des Esclaves prenaient de du fleuve Mackenzie et autour du d'autres. Les Esclaves vivant le long amplement recours à la pêche que Ouest. Certaines tribus avaient plus Yukon et des Territoires du Norddu régime alimentaire des Indiens du encore un des principaux éléments nourrir et le poisson demeure tuait le plus important moyen de se Après la chasse, la pêche consti-

rare.

Les lièvres abondaient dans les du froid. de bâtons qui gelaient sous l'action leurs refuges construits de boue et taires pour pénétrer à l'intérieur de ne disposant que d'outils rudimendes chasseurs en hiver, ces derniers demeuralent relativement à l'abri tanière. Quant aux castors, ils lets ou des filets à l'entrée de leur qu'ils capturaient en plaçant des colchair du rat musqué et du castor se nourrissaient également de la pendant qu'il hibernait. Les Indiens parce qu'il était plus facile de le tuer mal était plus tendre, mais aussi ment parce que la chair de cet anitout au début de l'hiver, non seule-La chasse à l'ours avait lieu sur-

s'incruster sur ce genre de peau. větements, car le givre ne pouvait saient sa fourrure pour décorer leurs gealent rarement sa chair, mais utilique d'un voleur; aussi, ils manavaient horreur du carcajou autant saient par la suite. Les Indiens spermophiles dont ils se nourrismes et les enfants piégeaient les tour la victime des Indiens. Les femdu lièvre sa proie et devenait à son subsistance. Le loup-cervier faisait lièvres et aux lapins pour assurer sa avait-elle grandement recours aux rares. Aussi, la tribu des Lièvres et les autres animaux se faisaient ture là où les caribous, les orignaux raient la principale source de nourrirégions boisées, mais ils demeu-

ques que pour fumer la viande. lente tant pour chasser les moustiallumaient des feux à combustion pemmican des Plaines. Les Indiens et mise en sac, elle ressemblait au dre et une fois mêlée à de la graisse était ensuite broyée en une fine poucertaine quantité de viande séchée qu'ils faisaient sécher au soleil. Une paient la viande en fines lanières grimper. En été, les Indiens couafin d'empécher les animaux d'y plate-forme étaient écorcés et lissés geurs. Les pieux qui soutenaient la dins de bois décourageait les ronpourtour en surplomb formé de roninstallaient une plate-forme dont le chien y réussissaient à merveille: ils que le carcajou. Les Plats-côtés-dehors de la portée des animaux tel viande. Le seul ennui était de la tenir hiver, il suffisait de faire geler la viande dépendait de la saison. En armes. Le partage du surcroît de prement dite et la préparation de ses gner ses forces pour la chasse proviande, car le chasseur devait éparretournaient chercher le reste de la qui demeuraient au campement Là, sa femme ou d'autres femmes, choix et retournait au campement. langue et d'autres morceaux de gros animal, il lui enlevait d'abord la Quand un chasseur avait tué un

Vers la fin de l'hiver quand la neige était épaisse, les chasseurs, en raquettes, mettaient les caribous aux abois. Le collet demeurait néan-utilisé en hiver. Les Indiens attachilisé en hiver. Les Indiens attachailisé en hiver. Les Indiens attachait partois le collet à un bâton et, en se sauvant, l'animal s'empêtrait dans les arbres. Ainsi retenue, la bête mourait étranglée ou était tuée d'un coup de lance par le chasseur venu véritier ses collets.

L'habitat du bison d'Athabaska s'éfendait de l'extrémité ouest du Grand lac des Esclaves jusque dans les vallées des affluents sud de la rivière Liard. Les Indiens avaient recours aux mêmes méthodes pour chasser le bison et le caribou. Il leur arrivait aussi d'acculer les bisons dans des fondrières où ils tombaient victimes des lances et des flèches. Les Indiens chassaient aussi les

mouflons qui vivaient pres des zones alpines des montagnes. Ces animaux étaient difficiles à capturer car ils fréquentaient des zones inaccessibles aux chasseurs et leur acuité visuelle était très développée. Le chasseur devait donc grimper plus chasseur devait donc grimper plus haut que sa proie et fondre sur elle.

ceux qui les avaient construites. tures étaient léguées aux enfants de d'années. Selon la coutume, les clôdevaient-elles durer bon nombre représentait un travail difficle; aussi l'èrection de clôtures de rabattage leur territoire étant du pergélisol, beaucoup de soins. Le sous-sol de construisaient ce type d'enclos avec lances ou des flèches, Les Loucheux n'avaient plus qu'à les tuer avec des étaient emprisonnés, les Indiens caribous. Dès que les animaux participaient tous au rabattage des hommes, les femmes et les enfants enclos en forme d'entonnoir. Les construisaient des corrals ou des troncs d'arbres et d'arbrisseaux, arborescente, les Indiens, à l'aide de Au sud de la limite de la végétation

Il arrivait souvent qu'un chasseur solitaire s'approche d'un troupeau de caribous en se déguisant à l'aide d'une peau et de bois de caribou. Il pouvait ainsi se mêler au troupeau et choisir l'animal le plus gras. Sous l'effet de la surprise, les animaux se l'effet de la surprise, les animaux se l'effet de la surprise, les animaux se choisir l'animal le plus gras. Sous choisir l'animal le plus gras. Sous choisir l'animal le plus gras. Sous provincient à sourner en rond et le metraient à fourner en rond et le plusieur à fourner en capturer plusieurs.



Plats-Côtés de Chien à bord du York près de Fort Resolution; J. A. Mason



Shaman de la tribu des Danites-Esclaves fabriquant des raquettes, Fort Rae; J. A. Mason





Puisque les caribous vivaient en toundra du Yukon. suivaient les caribous jusque dans la saison. Dans le Nord, les Loucheux saient du caribou des bois en toute Nahanes et les Esclaves se nourriset à l'ouest du grand fleuve, les limite. Dans la région des montagne: caribous en été au delà de cette à l'aise dans les landes, suivaient les à brûler. Les Couteaux-Jaunes, plus au-delà, de peur de manquer de bois Ils n'osaient rarement s'aventurer limite de la végétation arborescente. troupeaux de caribous jusqu'à la vres débusquaient et suivaient les Les Plats-côtés-de-chien et les Lièl'hiver ne devienne trop rigoureux. pour regagner les forêts avant que toundras le long de la côte arctique au printemps et émigrait vers les bou des toundras quittait les forêts A l'est du fleuve Mackenzie, le cari-

Rae—Ecole Edzo, T.N.-O.: photographie

Mme Elisa, tribu des Loucheux, raclant une peau d'orignal, Old Crow (Yukon); L

bêtes incapables de nager

d'Information Canada

геесушви

rapidement.

Le caribou, contrairement à l'oricanots. seurs qui les attendaient dans des l'eau pour y être tués par les chasétaient traqués et refoulés dans qui broutaient en bordure des lacs faire du bruit. En été, les orignaux lement, même en hiver, et évitait de d'être repéré, se dévêtait partielses traces. Le chasseur, pour éviter chasseur ou l'animal qui aurait suivi pour digérer. Ainsi, il peut sentir le longer vers le centre de son territoire cles concentriques et de revenir s'alnourrir en décrivant de grands certrès développés. Il a l'habitude de se le sens de l'ouïe et de l'odorat sont L'orignal est un animal alerte dont

gnal, se déplace en petits troupeaux. D'habiles chasseurs, travaillant ensemble, pouvaient facilement en capturer plusieurs avant que le troupeau affolé ne se disperse. Les chasseurs pouvaient facilement retrouver les routes qu'empruntaient ces animaux lors de leurs migrations saisonmières grâce aux innombrables pourières grâce aux innombrables pistes qu'ils laissaient derrière eux.

de le tuer. chiens pour acculer l'orignal avant chasseur avait souvent recours aux chasseur de rejoindre sa proie. Le était donc relativement facile pour le neige et se fatiguait ainsi très vite. Il gros orignal s'enfonçait dans la déplacer rapidement. Par contre, un chaussé de raquettes, pouvait se d'une croute de glace, le chasseur neige était épaisse et recouverte des. Vers la fin de l'hiver, alors que la avaient recours à d'autres métho-Aux autres saisons, les chasseurs battait immédiatement d'une flèche. pour défier l'intrus, le chasseur l'amåle. Lorsque l'animal s'approchait d'un cervidé, à la façon de l'orignal arbre, ou encore d'y frotter le bois l'omoplate contre le tronc d'un de l'animal consistait à se frotter autre astuce pour attirer l'attention l'époque de l'accouplement. Une de clairon qu'émettait l'orignal à cornet en écorce de bouleau, le son Il savait aussi imiter, à l'aide d'un

Le piège le plus souvent utilisé consitait en un simple collet de cuir tressé ou babiche. Les Loucheux avaient aussi perfectionné un système de piégeage pour leur chasse collective à l'orignal: dans les bois, ils dressaient des pieux ou des haies qui guidaient le gibier jusqu'aux collets.

miner à quelle distance il se trouvait. rière lui, il pouvait facilement détertes fraîches que l'animal laissait deraimait brouter et, en étudiant les pisconnaissait les endroits où l'orignal des plantes aquatiques. Le chasseur la recherche des racines et des tiges prélassaient dans les hauts fonds à bouleaux en hiver et, l'été venu, se nourrir de broutilles de saules et de ment. Ces animaux aimaient se reux qu'à la saison de l'accoupletrois et qu'ils ne devenaient dangeparfois en groupe de deux ou de les orignaux se déplaçaient seuls ou qu'il traquait. Ainsi, il apprenait que les habitudes et les mœurs du gibier apprendre. Il devait bien connaître Jeune Indien avait beaucoup à Pour devenir un bon chasseur, le

constituait leur principale source de l'original et le caribou, mais le lièvre l'Ours. Ils y chassaient quand même situé à l'ouest du Grand lac de le territoire, pauvre en gros gibier, gnaux. Les Lièvres s'établirent dans Mackenzie, à la recherche d'orifois de se rendre jusqu'au delta du dans la toundra. Il leur arrivait pardans la montagne et les caribous Loucheux, traquaient les mouflons le caribou des bois et le mouflon. Les Mackenzie, les Nahanes chassaient pour y chasser. A l'ouest du fleuve daient dans les landes de la toundra Plats-côtés-de-chien, ils se renles caribous mais, contrairement aux Les Couteaux-jaunes suivaient aussi retournent l'hiver venu, dans la forêt. des de la toundra, que les troupeaux attendaient, à la limite des terres ariforêt de la zone de transition et migrations de caribous à travers la Plats-côtès-de-chien suivaient les petits certs en quantité. L'été, les fleuve Mackenzie, trouvaient des Indiens des plateaux, au sud du tualent le territoire des Esclaves. Les des montagnes Horn, qui constimarécageuses et boisées, au pied abondaient dans les basses-terres même habitat. Ainsi, les orignaux maux ne partageaient pas tous le l'occasion, de petits certs. Ces anibou des toundras, le mouflon et, à l'orignal, le caribou des bois, le carigros gibier le plus recherché était Dans la région du Mackenzie, le

nourriture et de vêtement.

### Les élements cuturels

Le mode de vie des Indiens du Nord-Yukon et des Territoires du Nord-Ouest, ainsi que les ressources naturelles dont ils dépendaient étaient fonction du milieu naturel. Un hiver long sans soleil et un été court aux journées longues imposaient le cycle des activités saisonnières. Avant l'arrivée des Européens, le

Avant l'arrivée des Européens, les Indiens ne disposaient que d'outils de pierre, de bois ou d'os. Même s'ils savaient battre le cuivre, leur civilisation demeurait néolithique, car ils ne connaissaient rien de l'agriculture et ce, en raison des conditions climatiques et de la nature du sol. Le premier souci de l'Indien était

d'assurer la subsistance de sa famille. Si la nourriture était facile à trouver, la vie pouvait être agréable. Il était préférable de tuer un gros anillétait préférable de tuer un gros anighier, parce que le gros gibier était plus nourrissant et parce que toute la famille pouvait bénéficier des produits secondaires comme la peau, les tendons, les bois, les os, les dents et les griffes.

La tribu des Kutchins était un des de graisse de caribou. çon portant un sac en peau rempli pleine lune, on peut voir le petit garpourquoi, encore aujourd'hui, à la garçon s'envola à la lune. C'est Après avoir essuyé un refus, le petit de recevoir le caribou le plus gras. En guise de récompense, il demanda garçon inventa le corral et le collet. nous apprenons comment un jeune légende préférée des Loucheux, la graisse de caribou. Selon une mes jeûnaient et faisaient brûler de taire de grande importance, les hom-A la veille d'une chasse communauimportante dans la vie des Kutchins. La religion ne tenait pas une place

rares groupes d'Indiens qui incinérares groupes d'Indiens qui incinéries cendres du défunt étaient recueillies dans un sac qu'on suspendait au bout d'un arbre ébranché ou d'un poteau peint ou décoré de banderolles. Les cercueils étaient réservés aux personnes de grande importance. Ils étaient déposés sur une espèce de catafalque supporté par des poteaux. L'incinération avait lieu un an plus tard et les biens du défunt étaient brûlés ou jetés à l'eau. Comme chez les autres tribus atha-

.ueil

caribous avaient droit à plus d'une gnés qui possédaient un corral de grands sorciers ou les chefs désiau service d'une famille. Seuls les qu'un membre pouvait être affecté vage, était pratiquée, en ce sens père. Une forme atténuée d'esclamais vivaient avec la caste de leur membres de la caste de leur mère, ignoré. Les enfants devenaient selon la coutume, presque toujours membres d'un même clan était, bien distinctes et le mariage entre cés. Ils étaient divisés en trois castes zie, furent cependant moins influenqui vivaient sur les rives du Mackenl'Ouest de l'Alaska. Les Kutchins, nisation sociale aux Indiens de empruntés aux Esquimaux et l'orgamodes d'habillement étaient Ainsi, les moyens de transport et les bon nombre d'éléments culturels. avaient emprunté à d'autres peuples autres bandes athapascanes. Elles indépendantes que la plupart des Les bandes kutchines étaient plus

.emmet

Les Kutchins sont parmi les Ind

tout simplement "le peuple": comme le suffixe "tinne", signifie gottinne. Le nom Kutchin tout groupe portait aussi le nom de Nellson nom de Loucheux bâtards. Le en résulta un nouveau groupe fier de Lièvres se marièrent entre eux et il Avec le temps, les Loucheux et les regardent des deux côtés à la fois". traduire leur nom par "ceux qui culturel à l'ouest, il aurait mieux valu les tribus plus évoluées sur le plan mis jurés, les Esquimaux à l'est, et qu'ils se trouvaient entre leurs enneloucheur. Cependant, étant donné "Loucheux", forme ancienne du mot Oinq bandes se donnent le nom de dans la delta du fleuve Mackenzie. cours inférieur de la rivière Peel et vivant en Alaska, en bordure du sait de onze bandes importantes plus au nord. Leur nation se compode langue athapascane qui vivent le Les Kutchins sont parmi les Indiens

dėnombrės, mais, aujourd'hui, ils près de 1,000 Nahanes avaient été le potlatch. Au début du XX esiècle, moins adopté le système de clans et siècle, les Nahanes avaient plus ou ture sociale et, vers la fin du XIX e ont grandement influencé leur struc-Nord. Les Tlingits d'Alaska, à l'ouest, et les Carriers, et de leurs voisins du Colombie-Britannique, les Sékanis la langue de leurs voisins de la langue diffère considérablement de fine au territoire des Kutchins. Leur parallèles jusqu'à l'endroit où il conest comprise entre les 57 eet 65 e la région occupée par les Nahanes On considère habituellement que

mere. naient donc membres du clan de leur était matrilinéaire. Les enfants devesystème de clans, la descendance parents de son épouse. Selon le ser directement la parole aux marié, il n'avait pas le droit d'adrespour la famille de sa fiancée. Une fois duits de la chasse et de la pêche recueillir un certain nombre de prode se marier, le fiancé devait

Selon la coutume nahane, avant

sont moins de 600.

### Les Nahanes

Mackenzie les avait baptisés sant par la rivière Peel. Alexander nombreux voyages de traite en pas-Ce dernier groupe entreprenait de régime des eaux de la rivière Pelly. ligne de partage des eaux jusqu'au rivière Nahanni-Sud et au delà de la s'étaient établis dans la vallèe de la les Chèvres d'autre part, qui dans la région de la rivière Liard, et grande étendue d'eau" et vivaient montagnes" ou de "peuple de la se donnaient le nom de "peuple des groupes: Les Kaskas, d'une part, qui décédé, les avait divisés en deux M. Diamond Jenness, aujourd'hui blir l'identité des véritables Nahanes. bas". Il a toujours été difficile d'étarégion 'le peuple qui vit très loin là-Indiens de l'Est de cette même ou encore, comme les appelaient les Nahanes, ou ''le peuple de l'Ouest'' Sud de cette région sont les du fleuve Mackenzie. Les Indiens du région semi-montagneuse à l'ouest Deux groups d'Indiens vivent dans la

"lndiens des montagnes".

Les Lièvres ne furent jamais nombreux et beaucoup d'entre eux moururent de faim en 1841. En 1848, leur population ne s'élevait qu'au nombre de 467. Aujourd'hui, environ 700 vivent près de Fort Franklin et de Fort Good Hope. Un petit groupe d'Indiens connu sous le nom de d'Indiens connu sous le nom de établi dans les environs du lac établi dans les environs du lac

grande célébration: le festin lunaire.

bus voisines. L'éclipse de la nouvelle

lune leur servait de prétexte à une

féraient peu des coutumes des tri-

del'Ours.

funéraires et autres cérémonies dif-

de pratiques religieuses et leurs rites

Les Lièvres connaissaient très peu

#### Les Lièvres

rivière aux Remparts. long du grand fleuve, au nord de la que, les Lièvres s'étaient installés le d'Alexander Mackenzie. A cette épodans le compte rendu de voyage tribu des Lièvres paraît en 1789, l'Ours. La première mention de la Anderson et au nord du Grand lac de près du cours supérieur de la rivière limite de la végétation arborescente, Indiens chassaient au nord de la "le peuple des grands lièvres". Ces nom de Kawchodinne, c'est-à-dire Grand lac de l'Ours, se donnait le du fleuve Mackenzie, au sud du La nation qui vivait sur les deux rives

De quatre à six bandes de Lièvres partageaient le même territoire. Les forestière chassaient le caribou; ceux qui étaient installés près du fleuve vivaient des produits de la pèche. Leur territoire abondait en pèche. Leur territoire abondait en quels ils confectionnaient la plupart de leurs vêtements. Partois même, cet animal constituait leur unique source d'alimentation.

Lorsque les lièvres étaient à peu près complètement éliminés, (tous les sept ans, environ) les Indiens connaissaient une période de grande disette. Ils croyaient que ces animaux grimpaient au faîte des arbres pour être emportés au ciel.

Les hommes de cette tribu avaient beaucoup d'égards pour leur femme et leurs enfants. À la naissance de son enfant, le père abandonnait son propre nom pour se faire appeler le père d'untel.

Selon le recensement qu'avait effectué la Compagnie de la Baie d'Hudson en 1858, les Plats-côtés-de-chien étaient au nombre de 926. En 1906, des missionnaires catholiques en avaient dénombré 1,150. Les démographes estiment à 1,200 le nombre actuel de Plats-côtés-dechien établis, en grande partie, dans la région de Rae à 65 milles au nordouest de Yellowknife.

moment des funérailles. chien de brûler les biens du mort au une coutume des Plats-côtès-deavait lieu en leur honneur. C'était après leur enterrement, un festin ges décorés de banderolles et un an étaient déposés sur des échafaudarapides de leur territoire. Les morts esprits qui peuplaient les lacs et les Ils présentaient des offrandes aux au sorcier pour apaiser ces derniers. mauvais esprits et avaient recours établie. Ils croyaient aux bons et aux chien n'avaient aucune religion athapascans, les Plats-côtés-de-Comme la plupart des groupes







Мте Магдагеt Black Fox, tribu des Lou-cheux, Old Crow (Yukon); D. Leechman

A. Teit Lucie Dease, tribu des Niskas, 16 ans; J. de perles, Old Crow; D. Leechman tant un bébé à l'aide d'une lanière ornée Mme Lazarus, tribu des Loucheux, por-

force et devinrent les ancêtres des elle. Ils grandirent en beauté et en deux garçons et les deux filles avec étaient déjà faufilés. Elle garda les sac assez vite: trois des enfants s'y de celle-ci mais ne put refermer le tente. Elle se précipita à l'intérieur voix d'enfants s'amusant sous la de la tente. Elle entendit aussitôt des demain, elle sortit et se cacha près les cendres du feu de cuisine. Le lentrouver des traces d'enfants dans dienne, en revenant de la chasse, de quelle ne fut pas la surprise de l'Inassez grands pour courir librement, chasse. Quand les chiots furent sait fermé lorsqu'elle partait à la sac en peau de caribou qu'elle laissept chiots. Elle les garda dans un Peu après, elle donna naissance à bouchure de la rivière Coppermine. dépourvue d'arbres, près de l'ems'installa enfin dans la région L'Indienne erra longtemps puis

Il semble que les Plats-côtés-dechien auraient été le groupe d'Indiens de la région le plus enclin à la vie migratoire. Ils se divisèrent en quatre clans ou sous-groupes qui s'étaient dispersés en divers endroits avant l'arrivée des Européens. Les clans étaient subdivisés en groupes familiaux qui se rencontraient rarement, mais qui partatraient les mêmes territoires de geaient les mêmes territoires de chasse. Toute rencontre était l'occrasion d'une fête générale.

Plats-côtés-de-chien.

aue le chien ne fut un Tlingit ou un res bannirent leur sœur, craignant mari ne revint plus jamais et les frègros chien noir qui gisait mort. Le torche, les Indiens trouvèrent un nie retentit aussitöt. En allumant une venait le bruit et un hurlement d'agolança une hache à l'endroit d'où prod'os qui craquent. L'un des frères Cette fois, la tente résonna du bruit veau et trouva son mari absent. nuit suivante, elle s'éveilla de nouson inquiétude à ses deux frères. La absence, bien qu'elle eût manifesté dienne ne le questionna pas sur son lorsque son mari réapparut, l'Inmême en 1820). Le lendemain matin, John Franklin, ils n'en avaient pas, de chiens à l'époque et, selon Sir (Les Couteaux-jaunes n'avaient pas

sorcier qui lui aurait jeté un sort.

# Les Plats-côtés-de-chien

à l'origine des Plats-côtés-de-chien. Une ancienne légende se rattache de cerf qu'ils appellent caribou..." pêche ou de la chasse d'une sorte pas de castors et ne vivent que de la pas la vie facile. Ces Indiens n'ont très bon caractère, bien qu'elle n'ait nelles, nota Dobbs, cette nation a "D'après mes observations persontries Adjoining Hudson's Bay. Dobbs intitulé Account of the Counen 1744 dans l'ouvrage d'Arthur tribu des Plats-côtés-de-chien paraît chien". La première mention de la Thlingchadinnes, ou "les côtés de l'Ours, se trouvait le domaine des lac des Esclaves et le Grand lac de dans la région située entre le Grand Au nord du territoire des Esclaves et

Après la découverte du cuivre par une femme de la tribu des Couteaux-annes, une femme de la tribu des Couteaux-jaunes, une autre femme de la même tribu s'était établie, avec ses deux frères, au nord du Grand lac des Esclaves. Un jour, un étranger, beau et fort, arriva au campement et, avec le consentement des deux frères, prit l'Indienne pour épouse. Pendant la nuit, la femme se réveilla et trouva son mari absent. Elle entendit le bruit d'un animal qui grugeait des os.

regagner la rive. des du lac sans pouvoir se noyer ou tre éternellement dans les eaux froitrouvait ainsi condamnée à se débatfaisait sombrer l'embarcation et se âme, sous le poids de la culpabilité, avaient mené une mauvaise vie, leur d'eternelles delices. Par contre, s'ils gibier et le bois à brûler, pour y vivre une île enchantée, où abondaient le âme se rendait saine et sauve dans avaient mené une bonne vie, leur lac a bord d'un canot de pierre. S'ils entreprenait un long voyage sur un croyalent qu'après la mort, l'âme de leurs dépouilles. Les Esclaves suspendus aux branches, non loin maux. Souvent, leurs biens étaient arbres afin de les protéger des aniéchafaudages construits dans les dans de petites huttes ou sur des dépouilles mortelles étaient placées guerisseur pour les combattre. Les cellerie et avaient recours au sorcier mort aux mauvais esprits et à la sorsonge. Ils attribuaient la maladie et la longs jeûnes, leur apparaissaient en esprits protecteurs qui, après de Les Esclaves croyaient en des

"peuple de la rivière Hay", vivaient en bordure de la rivière qui porte leur nom. Les Desnedeyarelottines, ou "peuple du grand fleuve d'en bas", s'étaient installés sur les rives du cours supérieur du Mackenzie. Quant aux Etechaottines, ils occupaient le territoire situé à l'ouest et paient le territoire situé à l'ouest et au nord-ouest du Grand lac des Esclaves.

püt en coüter. rait de soins et d'attention, quoi qu'il saient certaines tribus, on les entoude les abandonner comme le faimandalent un grand respect et, loin le bois à brûler. Les vieillards comd'ériger les huttes et de ramasser autres tribus. Il revenait aux hommes et les femmes contrairement aux gealent les taches entre les hommes population que les Esclaves partapeut-être en raison de leur faible étaient au nombre de 1,250. C'est et, avant l'arrivée des Blancs, ils Ils ne turent jamais très nombreux, rieur de la Liard vers les montagnes. Nahanes de la région du cours supéques, quoiqu'ils chassèrent les Esclaves étaient des gens pacifi-Simpson. D'une taçon generale, les aux Esclaves, à proximité du Fort de la rivière de la Paix se joignirent En 1807, bon nombre de Castors

# Les Esclaves for Les Esclaves

Martre. Les Klodesseottines, ou le Grand lac des Esclaves et le lac la nue", occupaient le territoire entre nes, ou "peuple de la montagne corbre d'environ 300. Les Etechesotti-Colombie-Britannique, sont au nommaintenant dans le Nord de la on .. benble des rapides", qui vivent Mackenzie. Les Etcheridiegottines, fluent de la rivière Liard et du fleuve talent les terrains de chasse au connes, ou "peuple du confluent", habic'est-à-dire, ennemi. Les Eleidlinottices derniers sous le nom de Enna, les Cris vers 1775. Ils désignaient basca avant d'en être chassés par déjà habité les rives du lac Atha-Good Hope et ces Indiens avaient persion allait de la rivière Hay au Fort vallèe de la Liard. Leur aire de discomprenait également le bas de la jusqu'aux montagnes Rocheuses, et et du cours supérieur du Mackenzie, alouest du Grand lac des Esclaves très faible. Leur territoire s'étendait groupes dont l'unité politique était niers s'étaient divisés en six sousnombre d'Etchareottines. Ces der-Indiens cris capturèrent un bon cours des premières guerres, les awokanak de la langue crise. Au d'une traduction du mot ironique Français et les Anglais et il s'agirait d'Esclaves leur fut attribué par les peuple qui vit dans l'abri". Le nom de Etchareottines qui signifie "le Nord-Ouest. Ils se donnaient le nom athapascane dans les Territoires du tant groupe d'Indiens de langue Les Esclaves forment le plus impor-

ritoires du Nord-Ouest. donna son nom à la capitale des Terimportant groupe d'Indiens qui environ 500 descendants de cet semblent. Aujourd'hui, on compte dont les affinités linguistiques se resfurent assimilés par les Chipewyans Bon nombre de Couteaux-jaunes Fort Resolution et 12 au Fort Rae. 207 Couteaux-jaunes vivaient au gnie de la Baie d'Hudson en 1859, sement qu'avait effectué la Compaplus que 70 familles. Selon le recensance d'antan. En 1836, il ne restait ne purent jamais recouvrer leur puisfurent vaincus à la bataille de 1823 et côtés-de-chien et les Lièvres. Ils ils entrèrent en conflit avec les Plats-

place le long de la rivière Copperque les repères soient toujours en quelques fragments du métal, bien disparu. Depuis lors, il ne reste que terent qu'elle avait complètement dernier voyage, les Indiens constamétal que contre de la viande. A leur ceptait de leur échanger le précieux protondément dans le sol. Elle n'acqu'elle s'entonçait de plus en plus au volcan et, chaque fois, ils virent Les indiens retournèrent souvent

jaunes s'installèrent plus au sud où richesse ainsi tarie, les Couteauxrence. Leur source de pouvoir et de gere viennent leur faire concurproduits en fer de fabrication étranment échanger jusqu'à ce que les grande valeur qu'ils purent faciledant, d'une matière première de estime a 450. Ils disposaient, cepennombre de Couteaux-jaunes était Avant l'arrivée des Européens, le

> poursuivit sa marche. Elle en ramassa quelques-unes et d'excréments d'ours ou de castors. ges pierres en métal ayant la forme volcan crachait sans cesse d'étrann'y trouva personne, mais vit que le sommet d'une haute montagne. Elle s'en approcha. Le feu brûlait au campement des Couteaux-jaunes, nu'b tisszigs's li'up taszneg, te uet En cours de route, elle vit un gros

voulut plus bouger. à côté de son précieux cuivre et ne avec eux au campement. Elle s'assit l'insulter et elle refusa de retourner dernier voyage, ils commencèrent à trois fois au volcan, mais au cours du voyage. Les Indiens retournèrent qu'elle avait placés au cours de son dant à l'aide des repères de pierre mener jusqu'à la montagne, se guide couteaux. Elle consentit à les des pointes de lances et des lames pierre, les Indiens en façonnèrent avait rapporté plus malléable que la du ciel. Trouvant le métal qu'elle pas, croyant qu'elle était descendue les siens, ceux-ci ne la reconnurent Lorsque finalement elle rejoignit

### Les Couteaux-jaunes

Selon une légende des Couteauxnom de Couteaux-jaunes. d'autres groupes indiens, d'où leur armes qu'ils échangeaient avec bont façonner des outils et des le cuivre brut dont ils se servaient rivière Coppermine pour y chercher rendaient au cours supérieur de la nés. Les Indiens tatsanottines se prend l'eau dans les marais mal draicouleur de cuivre non oxydé que scoriacées" et il décrit très bien la sanottine signifie "'peuple des eaux dure des terres arides. Le nom Tatconfins de cette région jusqu'en bor-Tatsanottines s'étant établis aux zie, les Couteaux-jaunes ou les s'ètendait à l'est du fleuve Mackenplus grande partie de la région qui chien et les Lièvres occupaient la Les Esclaves, les Plats-côtés-de-

voyage de retour. assez de nourriture de côté pour le plus, l'empêchant ainsi de mettre grandissait il mangeait de plus en son fils en Alaska, car à mesure qu'il son voyage. Elle dut abandonner intelligence l'accompagna durant elle et un chien blanc d'une grande tiennes. Elle amena son enfant avec Alaska, en traversant les iles Alèouentant avant de pouvoir s'enfuir en Esquimau et donna naissance à un rent en Asie. Elle fut mariée à un Jures, les Esquimaux, qui l'emmenèavait été enlevée par leurs ennemis jaunes, une des femmes de leur tribu





Le nombre de Chipewyans qui vivaient en Amérique avant l'arrivée des Européens a été évalué 3,500. Mais, tout comme les premières tribus indiennes, les Chipewyans furent victimes de la famine et des maladies venues d'Europe. En 1782, la variole et la faim avaient anéanti près de 90 p. cent de leur population. Depuis ce temps, leur nombre s'est graduellement accru et s'élève graduellement accru et s'élève aujourd'hui à environ 4,000 dont 900 d'entre eux vivent dans les Territoites du Nord-Ouest.

toujours. débattaient dans l'eau pour les méchants s'enfonçaient et se jours l'île sains et saufs tandis que brûler. Les bons atteignaient touîle où abondaient le gibier et le bois à d'une rivière jusqu'à une très belle dans une barque en pierre le long sonnelle de la mort: l'âme voyageait eux. Ils avaient une vision bien perles deux groupes de se marier entre hostilité dura des siècles et empêcha immanquablement les Innuits. Cette importance mourait, ils blâmaient lerie. Lorsqu'un Indien de grande avis, causaient la mort par la sorcel-Esquimaux en haine lesquels, à leur Les Chipewyans ont toujours pris les

Comme la plupart des tribus athavoyager plus longtemps. nourrissants et lui permettaient de mets chipewyans étaient les plus rateur anglais remarqua que les des petits plats de castor." L'explovalent de l'oie, du canard, du faon et ils préparés avec grand soin. Ils sersavaient; aussi, leurs festins étaientl'apprécier. Les Chipewyans le le temps pour préparer le repas et désir, les ingrédients nécessaires et "... pour festoyer, il faut en avoir le plus succulents. Hearne ecrivait: n'en demeuraient pas moins des s'adonner à l'agriculture, leurs repas salent pas de l'essentiel pour Bien que ces Indiens ne dispo-

font face avec calme et courage." grand malheur, les terrifie, mais ils y vie terrestre; la mort, comme un moins qu'elle serait meilleure que la l'idéaliser, mais ils croyaient néanactuelle; ils ne semblaient point semblerait beaucoup à leur vie croyalent en une vie tuture qui res-David Thompson observa qu'''ils place dans leur vie. L'explorateur mauvais esprits tenaient une grande monde surnaturel. Les bons et les mettalent de communiquer avec le des esprits protecteurs qui leur pergleuse ou tribale. Ils croyalent en naissaient aucune cérémonie relipascanes, les Chipewyans ne con-

Venalent s'ajouter à ces outils une sorte d'alène, des flèches et des pointes de lance généralement en cuivre provenant des environs du Grand lac de l'Ours. Les Chipewyans se servaient de la seule perceuse à main connue à l'époque et dont la mèche était en cuivre et la manivelle en bois de cert.

Selon la tradition, les jeunes filles

chipewyanes etaient donnees en mariage par leurs parents à des hommes plus âgés qu'elles. Il arrivait souvent que des femmes donnaient naissance à des enfants au cours de voyages; elles se tenaient à l'écart du groupe principal, s'arrêtaient pour l'accouchement, fixaient ensuite l'enfant à leur dos à l'aide de ensuite l'enfant à leur dos à l'aide de courroies et regagnaient aussitôt le reste du groupe.

Les migrations périodiques des caribous obligèrent les Chipewyans à adopter la vie nomade, des terrains boisés en hiver aux régions arides du Nord pendant les mois d'été. Ils se déplaçaient en raquettes, en canot ou en toboggan qui servaient au transport des articles de ménage, des pelleteries et des denrées alimentaires. Les familles voyageaient mentaires. Les familles voyageaient seules ou se groupaient parfois en bandes indépendantes.

se procurer le bien-être matériel". glace, une lime et un couteau "pour tre qu'une hachette, un ciseau à coutra) n'avaient presque rien d'aumiers Indiens athapascans qu'il rensans doute des Chipewyans, les preque les Indiens du Nord (il s'agissait l'épreuve. Samuel Hearne remarqua vant ainsi sans cesse mise à sients mois, leur ingeniosite se trouvenir à ses besoins pendant plu-Chaque famille devait pouvoir subtuait la seule condition pour être élu. dnalite de chasseur hors pair constituellement en cas de guerre et la n'étalent choisis qu'au besoin, habiprès inexistantes. Les chefs organisations tribales étaient à peu entre les differentes bandes et les

bous avec eux. Avec le temps, le corps du géant mort se décomposa et les parties émergentes de son squelette formèrent les îles Aléoutiennes. La première rencontre enregistrée

teries avec les Anglais. pour y faire la traite de leurs pelledirent par la suite au Fort Churchill cris, les bandes chipewyanes se renà s'aventurer dans les territoires des démarches. Ainsi encouragées "grandement contribué" au succès déclara par la suite qu'elle avait sine. Le gouverneur James Knight l'offre de paix de la tribu crise voiconvaincu son peuple d'accepter (branlement de martre) et qui aurait connue qui s'appelait Thanadelthur pagné d'une femme chipewyane peu d'Hudson. W. Stewart était accomréconcilier avec les Cris de la Baie l'espoir d'amener ces derniers a se territoires des Thilanottines dans William Stewart voyageait dans les eut lieu en 1715, époque à laquelle des Thilanottines avec les Blancs

géant. En mourant, le géant ennemi géant à se débarasser d'un autre ancêtre des Thilanottines aida un des Sibériens en Amérique. Un raconte en ces termes l'immigration Alberta. Une légende thilanottine Esclaves jusqu'au lac Cold, en depuis la rive sud du Grand lac des terrains de chasse s'étendaient documents rédigés à leur sujet, leurs quatrième bande. Selon les premiers Indiens thilanottines formaient la dure de la rivière de la Paix. Les les montagnes Rocheuses et en boraride, les Ethéneldélis vivaient dans Avant de s'établir dans cette région basca et le Grand lac des Esclaves. rivière Churchill, entre le lac Athale territoire qui s'étendait à l'est de la on "mangeurs de caribou", occupait la troisième bande, les Ethéneldélis notait dans son journal, en 1824, que dits. Le capitaine John Franklin Indiens chipewyans proprement athapascane constituaient les que. Les bandes desnedekenade et aucune forme d'organisation polititinctes et ils ne connaissaient divisés en quatre bandes bien dis-Au début, les Chipewyans étaient

entraînant leurs troupeaux de cari-

tèrent pour se rendre en Amérique,

s'écroula dans l'océan, formant un

pont que les Asiatiques emprun-

#### Les Chipewyans

L'importante famille d'Indiens que forment les Chipewyans a reçu son nom des Indiens cris. Le nom Chipwayan, qui vient du Cri Chipwayan.

(Chipwa signifie "peaux en pointe, wayanwa, signifie "peaux en pointe, wayanaw peau et le suffixe ok désignant le pluriel). Le nom avait trait à la façon dont ces Indiens s'habillaient. Les hommes et les femmes se vêtaient d'une chemise en peau de daim qu'ils portaient à la manière daim qu'ils portaient à la manière dun poncho et qui se terminait, à l'arrière, en une pointe ou une queue.

lève à 900 ames. Ouest dont la population totale s'ebandes dans les Territoires du Nord-Prairies. On compte maintenant trois toire dans le nord des provinces des chipewyanes regagnèrent leur terridu Nord et bon nombre de bandes épidémie de variole décima les Cris plusieurs années. Or, en 1779, une leurs terrains de chasse pendant Chipewyans et les forcèrent à quitter Français, les Cris attaquèrent les obtenu des fusils de la part des rivière des castors. Après avoir appelaient Tsades, c'est-à-dire, la long de la rivière de la Paix qu'ils Indiens auraient vécu, en 1718, le Petitot, o.m.i. ethnologue, ces lac des Esclaves. De l'avis du père chill, du lac Athabasca et du Grand situé en bordure de la rivière Chur-Chipewyans occupaient le territoire Selon les premiers historiens, les

#### Les habitants

les montagnes de la zone est de la cyenx (Kutchins) occupaient partois canadien. Les Nahanes et les Louon vivaient en bordure du Bouclier Mackenzie, des deux cotes du fleuve, occupaient les basses-terres du les Lièvres et les Couteaux-jaunes Esclaves, les Plats-côtés-de-chien, bus se partageaient la région. Les Au milieu du XVIIIe siècle, sept tripius vastės territoirės. ugur bossession des meilleurs et des lieux, les groupes vainqueurs presaient le mode d'occupation des pres. Au debut, les guerres etabliscaracteristiques qui leur furent prode cuadue region acquirent des l'usage. Avec le temps, les habitants eraient definies par la tradition et par géographique dont les limites groupe était établi dans une région communiquer entre eux. Chaque permettre aux différents groupes de ressemblaient suffisamment pour Dans le Nord, les dialectes se qui s'etendait jusqu'au Mexique. sait partie d'une famille linguistique dialecte de ce groupe nordique fainom de langue tinneh ou déné, le cane. Généralement désigné sous le qes qisjectes qe is isngue athapasdebut du XVIIIe siècle parlaient tous et les Territoires du Nord-Ouest au Les Indiens qui habitaient le Yukon

rivière des Esclaves.

nombreuse, celle des Chipewyans, s'établissait en général à l'est du Grand lac des Esclaves et de la

Cordillere. La tribu la plus

171, rue Slater **EWBITO** 

on chez votre libraire. 800, rue Granville Vancouver 393, avenue Portage 6ədiuuiM 221, rue Yonge Toronto

ST81, awaitO Information Canada

640 ouest rue Ste-Catherine

1683, rue Barrington

xehleH

et dans les librairies d'Information Canada: En vente chez Information Canada à Ottawa,

Prix sujet à changement sans avis préalable. Prix \$1.50. N° de catalogue R32-3673.

Droits de la Couronne réservés

Publié avec l'autorisation de l'hon. Jean Chrétien, C P., député, ministre des Affaires indiennes et du Nord Publication AINC N°, QS-1615-000-BB-A1

et du Nord Affaires indiennes

Northern Affairs bns nsibni

#### Table des matières

| 9          | Bibliographie                 |
|------------|-------------------------------|
| 19         |                               |
|            | La population                 |
| 69         | La situation actuelle         |
| 75         | L'éducation                   |
| 25         | Les premiers missionnaires    |
| 84         | La conservation               |
| <b>ヤ</b> ヤ | sauuaipui                     |
|            | L'administration des affaires |
| 68         | Le commerce des fourrures     |
| 78         | La préhistoire                |
| 12         | Les éléments culturels        |
| 20         | Les Kutchins (ou Loucheux)    |
| 61         | Les Nahanes                   |
| 81         | Les Lièvres                   |
| D L        | Les Plats-côtés-de-chien      |
| 13         | Les Esclaves                  |
| 11         | Les Couteaux-jaunes           |
| 9          | Les Chipewyans                |
| 9          | Les habitants                 |
| Раде       |                               |





Chef Squirrel, Montagnais, Fort Smith, T.N.-O.; J. A. Mason

Rae—École Edzo, T.N.C.; photographie d'Information Canada

## du Canada Les Indiens

Yukon et

